
opusdei.org

Op weg naar het
eeuwfeest (5):
Menselijke arbeid,
tussen schepping en
verlossing

Ons werk draagt niet alleen bij
aan het goddelijke
scheppingsplan, maar kan ook
deel uitmaken van het werk
van verlossing. Wanneer het in
Christus wordt gedaan, met
naastenliefde en een
priesterlijke ziel, wordt het tot
middel van heiliging en
omvorming van de wereld. Dat
is hoe het dagelijks werk een



eucharistisch offer wordt en
daarmee een weg tot God.

11-11-2025

Geschapen naar Gods beeld en
gelijkenis, zijn mannen en vrouwen
geroepen om vrijelijk mee te werken
aan het plan van de Schepper. Deze
vrijheid werd echter al in het begin
op de proef gesteld en bezweek voor
trots en egoïsme. Sindsdien is zij
door de geschiedenis heen
voortdurend aangetast door de
zonde. Wat zonde verdeelt,
degradeert en verwondt, moet
verzoend, opgeheven en genezen
worden. Het mysterie van de
menswording van het Woord, dat
aan de oorsprong ligt van Gods
scheppingsplan, wordt in de
heilsgeschiedenis gezien als een
geschenk van barmhartigheid en een
mysterie van dood en verrijzenis.



Menselijke arbeid deelt beide
dimensies van Gods ene heilsplan.
Het vorige artikel benadrukte onze
vrije medewerking aan het
goddelijke plan om, door te werken,
de schepping naar haar volheid te
voeren. De trieste ervaring van de
zonde en de wonden die onze
menselijke conditie heeft opgelopen,
nodigt ons uit om nu de tweede
dimensie te overwegen: hoe werk
geïntegreerd kan worden in Gods
heilsplan door onze deelname aan
het mysterie van Christus' dood en
opstanding.

Verloste en verlossende activiteit

De Zoon van God heeft, door mens te
worden, alle menselijke
werkelijkheden verlost (vgl. Leo de
Grote, Brief aan Flavianus, DZ 293).
Hij wilde delen in de ervaring van
werk en het gewone leven, niet
alleen om daarmee de weg te openen
om met Gods scheppingsplan mee te



werken, maar ook als weg om deel te
hebben aan het verlossingswerk.
Omdat het immers één enkel plan is
dat wijst naar een vernieuwde
schepping, leiden mannen en
vrouwen, met hun door Christus
verloste vrijheid, de schepping naar
een volheid die ook het verzoenen
van wat verdeeld is, het herordenen
van wat verstrooid is en het helen
van wat gewond is, inhoudt. De
gevolgen van de zonde voor de
menselijke arbeid zijn niet beperkt
tot zwoegen en zweten (vgl. Gen
3,17-19); de zonde kan ook de
betekenis van arbeid zelf verdraaien
en het omvormen tot een instrument
van egoïsme en trots, van uitbuiting
en geweld. Maar omdat Christus het
menselijk werk op zich nam en het
verloste, kunnen we ook hier, zoals
de Kerk zingt in de Paasjubelzang,
spreken van een felix culpa: het
vermogen om deel te nemen aan het
werk van de verlossing verleent het



menselijk werk een nog grotere
waardigheid en waarde.

De constitutie Gaudium et Spes van
het Tweede Vaticaans Concilie leert
dat menselijke activiteit,
voortdurend bedreigd door trots en
ongeordende eigenliefde, gezuiverd
en genezen moet worden door
Christus' kruis en verrijzenis (vgl. nr.
37). Dit wordt gevolgd door een
lange, diepgaande discussie over hoe
menselijke activiteit wordt verheven
en vervolmaakt door het
paasmysterie. Uit het voorbeeld van
Jezus' leven leren we dat
naastenliefde, die ons naar heiligheid
leidt, ook de fundamentele wet is van
de omvorming van de wereld is (vgl.
nr. 38). Verlost werk – werk in
Christus, bezield door dienstbaarheid
en naastenliefde – wordt zo in staat
gesteld de wereld te vernieuwen en
haar gezuiverd en genezen tot God te
brengen. Het Concilie benadrukt ook
de waarde van kleine dingen die uit



liefde worden gedaan: de wet van de
liefde, die de broederschap versterkt
en menselijke relaties en werk
transformeert, "moet niet alleen
worden gezocht in belangrijke
gebeurtenissen, maar vooral in het
gewone leven" (Ibid.).

De prediking van de heilige
Jozefmaria over arbeid, zelfs enkele
jaren vóór het Concilie, biedt
ditzelfde perspectief. Het is Christus'
liefde en de genade van zijn
paasmysterie die arbeid een
heilzame waarde geven en het
omvormen tot werk van God. Het is
de liefde die redt, die grootheid geeft
aan wat klein lijkt:

“…de menselijke arbeid, hoe
schijnbaar nederig en onbeduidend
ook, (draagt) ertoe bij de tijdelijke
realiteit op christelijke wijze vorm te
geven en de goddelijke dimensie
ervan te openbaren. Zo wordt het
werk opgenomen en geïntegreerd in



het wonderbare werk van de
schepping en verlossing van de
wereld. Zo wordt het verheven tot
het bovennatuurlijke niveau van de
genade, het wordt geheiligd en het
verandert in het werk van God, in
operatio Dei, in opus
Dei.” (Gesprekken, nr. 10)

In een tekst gepubliceerd in De
Smidse beschreef de oprichter van
Opus Dei werk als een verloste en
verlossende activiteit:

“Het beroepswerk - ook het
huishouden is een beroep van de
eerste categorie - getuigt van de
waardigheid van het menselijk
schepsel. Het is een gelegenheid om
de persoonlijkheid te ontplooien; het
schept een band met anderen; het is
een middel om in ons onderhoud te
voorzien, de maatschappij waarin we
leven te verbeteren en de
vooruitgang van de gehele mensheid
te bevorderen…



Voor een christen worden deze
perspectieven nog eens extra
benadrukt, omdat Christus zelf
werkte, en dit tot een bevrijdende en
verlossende werkelijkheid maakte.
Daarom is het werk voor ons een
middel en een weg naar de
heiligheid; concrete stof die we
heiligen en die ons heiligt.” (De
Smidse, nr. 702)

Een goddelijk werk

Toen hij sprak over de missie van het
Opus Dei en wat de roeping tot deze
weg in de Kerk inhoudt,
presenteerde de heilige Jozefmaria
het menselijk werk als een goddelijk
werk: een activiteit die niet beperkt
is tot alleen de natuurlijke orde,
maar die ook verheven kan worden
tot de orde van genade. Daarom is de
roeping tot het Opus Dei een oproep
om aardse activiteiten te 
vergoddelijken, om de goddelijke
paden op aarde te openen – om, zoals



koning Midas, alles wat wij aanraken
in goud te veranderen. (vgl. Vrienden
van God, nr. 308). Maar het zijn
uiteraard niet wij mensen die
vergoddelijken wat menselijk is. God
zelf maakt, door zijn genade, onze
menselijke activiteit verlossend. En
vandaar de noodzaak om in Christus
te werken, als Gods kinderen,
deelnemend aan de missie van het
vlees geworden Woord in de
geschiedenis. Zoals de heilige
Jozefmaria tegen zijn geestelijke
zonen en dochters zei:

"Als je werkt, voeren jullie geen
louter menselijke taak uit, want de
geest van het Opus Dei is dat jullie
die taak omvormen tot een goddelijk
werk. Met Gods genade geven jullie
je beroepswerk, midden in de
wereld, de diepste en meest volledige
betekenis, door het te richten op de
redding van zielen en het te
verbinden met Christus' verlossende
zending" (Carta 14, nr. 20).



Een belangrijk onderdeel van het
licht dat de heilige Jozefmaria
ontving voor het stichten van het
Opus Dei (en dat hij doorgaf aan zijn
opvolgers), was de overtuiging dat
een groot aantal mannen en
vrouwen, door hun doopsel,
geroepen is om te streven naar
heiligheid zonder de context van hun
dagelijks leven te verlaten. Hun
missie bestaat uit het verheffen van
gewone activiteiten tot de orde van
de genade:

“De Heer heeft ons niet geschapen
om hier een blijvende Stad (vgl. Heb
13, 14) te bouwen: “deze wereld is de
weg naar de andere, dat is een
verblijf zonder verdriet” (Jorge
Manrique, Coplas, 5). Als kinderen
van God moeten we echter niet
zonder aandacht zijn voor de aardse
bezigheden, waarin we God loven
door deze te heiligen, door die
bezigheden te doordrenken met ons
gezegend geloof, het enige dat echte



vrede en authentieke vreugde brengt
aan de zielen in alle milieus. Dit is
mijn bestendige prediking geweest
vanaf 1928: er moet haast gemaakt
worden met het kerstenen van de
maatschappij; het wordt tijd alle
lagen van de mensheid zich bewust
te maken van hun bovennatuurlijke
bestaansgrond, zodat dezen en
genen, wij allen ons inspannen onze
dagelijkse bezigheden, ons beroep en
ons vak te verheffen tot de orde van
de genade. Zo worden alle
bezigheden van de mens verlicht met
een nieuwe hoop die de tijd en
nietigheid van deze wereld
overstijgt.” (Vrienden van God, nr.
210)

De wereld met God verzoenen

Uit wat de stichter van het Opus Dei
heeft geschreven valt af te leiden dat
beroepsmatig werk en de seculiere
activiteiten van christenen middelen
zijn waardoor de verlossing zich over



de hele wereld uitstrekt. Langs deze
weg bereikt de genade de meest
verborgen aspecten van menselijk
handelen, zelfs in die dingen die we
vaak als louter profaan beschouwen:

“Het is de taak van de christen de
hele wereld van binnenuit te
kerstenen en zo te laten zien dat
Jezus Christus de hele wereld verlost
heeft.” (Gesprekken, nr. 112)

“Christus is naar de hemel
opgestegen, maar Hij heeft aan alles
wat menselijk gezien nobel is de
mogelijkheid gegeven om verlost te
worden.” (Christus komt langs, nr.
120)

“De christen heeft, zoals ieder mens,
het volste recht om in de wereld te
leven. Als hij toelaat dat Christus in
zijn hart woont, dat Christus daar
heerst, dan zal de verlossende
werkzaamheid van de Heer heel
duidelijk uit zijn doen en laten
blijken. Het is van geen enkel belang



of die bezigheid hoog of laag staat
aangeschreven, want wat menselijk
gezien hoog is kan in de ogen van
God laag zijn, en wat wij gering of
bescheiden noemen kan een
christelijke top van heiligheid en
dienen zijn.” (Christus komt langs,
nr. 183)

Stellen dat ons werk deel heeft aan
het verlossingswerk, staat gelijk aan
zeggen dat mannen en vrouwen die
werken in Christus, samenwerken
aan de redding van de wereld. Door
werk dat goed verricht is, uitgevoerd
in een geest van dienstbaarheid en
uit liefde voor de naaste, draagt elke
gedoopte bij aan het genezen van de
wonden van de zonde, het
menselijker maken van de
samenleving en het herstellen van de
schepping in haar oorspronkelijke
schoonheid. Deze gedachte komt
herhaaldelijk voor in de geschriften
van de heilige Jozefmaria, waar de
werkwoorden ‘verzoenen’ en



‘ordenen’ vaak als synoniemen
worden gebruikt voor het
werkwoord ‘verlossen’, vaak in de
context van de vestiging van
Christus' Koninkrijk:

“De Heer roept ons, Hij wil dat wij
naar Hem toe komen met het
verlangen om te worden zoals Hij:
Weest navolgers van God, zoals
geliefde kinderen past (Ef 5, 1). Zo
kunnen we nederig maar vol vuur
meewerken aan het goddelijk plan
en helen wat gebroken is, redden wat
verloren is, samenvoegen wat door
de zondige mens uit zijn voegen is
geraakt, tot een goed einde brengen
wat ontspoord is, en de door God
gewilde eendracht in de schepping
herstellen.” (Christus komt langs, nr.
65)

“Christus is gekruisigd en vanaf het
kruis heeft Hij de wereld verlost door
de vrede tussen God en de mensen te
herstellen. Daar herinnert Jezus



iedereen aan: Et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum, en wanneer Ik van de
aarde zal zijn omhooggeheven, zal Ik
alles tot Mij trekken (Joh 12, 32). Als
jullie Mij aan de top van alle
activiteiten plaatsen, als jullie ieder
ogenblik je plicht vervullen, als jullie
in het grote en in wat klein lijkt van
Mij getuigen, dan omnia traham ad
meipsum, zal ik alles tot Mij trekken.
Mijn rijk onder jullie zal een realiteit
zijn!” (Christus komt langs, nr. 183)

De leer van de stichter van het Opus
Dei over de verlossende waarde van
arbeid past op natuurlijke wijze in
twee belangrijke theologische
perspectieven die het leergezag van
de Kerk en de liturgie expliciet
hebben gemaakt: het feit dat het
christelijke volk, krachtens het
Doopsel, een priesterlijk volk is; en
dat menselijke arbeid een 
eucharistische dimensie heeft.



Werken met een priesterlijke ziel

De deelname van christengelovigen
aan het verlossingswerk wordt
gerealiseerd door het
gemeenschappelijk priesterschap,
dat allen ontvangen in de doop. In
het Nieuwe Testament spreken zowel
de heilige Petrus als de heilige Paulus
over een geestelijke eredienst die
gelovigen met hun hele leven aan
God opdragen (vgl.1 Petr 2,5; Rom
12,1). In het tweede hoofdstuk van 
Lumen Gentium spraken de
concilievaders over het volk van God
als een priesterlijk volk, en gaven
daarmee nieuw reliëf aan de leer van
het gemeenschappelijk priesterschap
van de gelovigen: "De gedoopten
worden door wedergeboorte en de
zalving met de Heilige Geest gewijd
als een geestelijk huis en een heilig
priesterschap, opdat zij door al die
werken, die eigen zijn aan de
christelijke mens, geestelijke offers
kunnen brengen en de kracht



kunnen verkondigen van Hem die
hen uit de duisternis heeft geroepen
tot zijn wonderbaarlijke
licht." (Lumen Gentium, nr 10)

Toen de heilige Jozefmaria in 1975
een altaar inwijdde, zei hij dat elke
christengelovige in zekere zin een
‘altaar van God’ is:

“Wanneer ik een altaar wijd, probeer
ik er persoonlijke implicaties uit te
trekken. Kijk naar wat er met een
altaar wordt gedaan om het aan God
te wijden. Ten eerste, het wordt
gezalfd. Jij en ik werden gezalfd toen
we christenen werden: op de borst
en op de rug, met heilige olie. We
werden ook gezalfd op de dag dat we
gevormd werden. Ons priesters
werden de handen gezalfd. En ik
hoop dat, zo God het wil, we gezalfd
zullen worden op de dag dat we het
Laatste Oliesel ontvangen, wat ons
niet afschrikt. Wat een vreugde om
gezalfd te worden vanaf de dag dat je



geboren wordt tot de dag dat je
sterft! Om te beseffen dat je een
altaar van God bent, iets van God,
een plaats waar God zijn offer
brengt, het eeuwige offer volgens de
orde van Melchizedek” (AGP, P01
1975, blz. 824; cit. in Andrés Vázquez
de Prada, De stichter van Opus Dei,
vol. III, blz. 554).

Voor de stichter zijn de heiliging van
het werk en het gemeenschappelijk
priesterschap van de gelovigen twee
onlosmakelijk met elkaar verbonden
dimensies van dezelfde
werkelijkheid. Hij spoorde mensen
regelmatig aan om te leven met een 
priesterlijke ziel, een uitdrukking die
hij vaak verbond met de noodzaak
om te handelen vanuit een 
lekenmentaliteit. Zo benadrukte hij
dat de uitoefening van het
gemeenschappelijk priesterschap
niet beperkt is tot een reeks
religieuze praktijken, maar vooral tot
stand komt door de inzet voor



tijdelijke activiteiten, die eigen zijn
aan de lekengelovigen krachtens hun
wereldlijke roeping (vgl. Brief 25, nr.
3; Brief 10, nr. 1; vgl. ook De Smidse,
nr. 369; Gesprekken, nr. 117).

Christenen oefenen hun priesterlijke
ziel niet alleen door gebed,
geestelijke oefeningen en
apostolische werken, en evenmin
door geduldig hun dagelijkse
moeilijkheden op te offeren. Voor de
heilige Jozefmaria zijn werk en
gewone bezigheden, die de dag
vullen van iemand die midden in de
wereld leeft, de bevoorrechte
omgeving voor de uitoefening van
het algemeen priesterschap. Hij
leerde dat de werktafel als een altaar
is, en voegde eraan toe dat zelfs het
echtelijk bed van de echtgenoten als
een altaar is, waarmee hij
benadrukte dat het werk waar hij
naar verwees, in brede zin, het hele
gewone leven en de plichten van de
eigen staat omvatte. Voor elke



christen, zei hij, is het dagelijks werk
vergelijkbaar met het vieren van de
Heilige Mis: een Mis die de hele dag
duurt.

We moeten God dienen “niet alleen
aan het altaar dienen, maar ook in de
hele wereld die voor ons tot altaar
geworden is. Alle werkzaamheden
van de mensen worden als het ware
op een altaar verricht en als
contemplatieve zielen tijdens de dag
verenigd en ieder van jullie leest in
zekere zin zijn mis die vierentwintig
uur duurt, en zo verder tot aan het
einde van ons leven” (Aantekeningen
gemaakt tijdens een meditatie, 19
maart 1968, cit. in De heilige Mis
beleven, p. 15, J. Echevarria, de Boog,
Amsterdam).

Alle aardse activiteiten waarin de
gelovigen de christelijke deugden
beoefenen (de zorg voor het gezin,
getuigenis afleggen van Christus in
het sociale leven, rust en vrije tijd die



op een christelijke manier wordt
beleefd) komen samen in die ‘mis’,
waar de heilige Jozefmaria over
sprak. Niettemin lijkt de uitoefening
van het dagelijks werk, of het nu
intellectueel of manueel is, hier een
bevoorrechte plaats in te nemen.
Tijdens een familiebijeenkomst in
Latijns-Amerika merkte hij op dat
een chirurg, wanneer hij een
operatiejas aantrekt voordat hij de
operatiekamer betreedt, deze
handeling kan beschouwen als
vergelijkbaar met een priester die
zijn gewaden aantrekt ter
voorbereiding op de
eucharistieviering. Zo kan een
kruisbeeldje op de studietafel ons
eraan herinneren dat een uur studie
voor een moderne apostel een uur
gebed is. En zo wordt intellectuele
inspanning, wanneer deze gericht is
op de dienst aan anderen en het
algemeen welzijn, een welgevallige
offergave aan God (vgl. De Weg , nrs.
277, 302, 335).



De eucharistische dimensie van
werk

In de prediking van de heilige
Jozefmaria over de heiliging van
aardse activiteiten, is de aansporing
om met een priesterlijke ziel te
werken verbonden met het
theologische perspectief dat arbeid
een diepe eucharistische dimensie
bevat. Door de geschiedenis heen
drukt de christelijke traditie deze
realiteit impliciet uit wanneer ze
spreekt over het opdragen van het
werk, een diepgewortelde gewoonte
in het leven van veel christenen.
Arbeid is in deze zin een offer dat
aan God wordt gebracht. Maar wat
houdt dit offer precies in? Gaat het er
simpelweg om de inspanning en het
offer die werkzaamheden met zich
meebrengen tot God te verheffen,
alsof het een vorm van gebed is?

In werkelijkheid overstijgt de
eucharistische dimensie van arbeid



de externe omstandigheden, zoals de
moeilijkheden waarmee ze
geconfronteerd wordt, en de
innerlijke ervaring van opoffering en
inspanning. Arbeid is een
eucharistisch offer omdat het de
materie van de wereld omvormt en
toewijdt aan God. Net zoals tijdens de
Mis brood en wijn worden
getransformeerd tot het Lichaam en
Bloed van Christus, brengt ook
arbeid verricht in Christus een
transformatie teweeg: die van de
wereld, door deze meer in
overeenstemming te brengen met
Gods plannen. Christelijk werken
houdt in dat menselijke activiteiten
een nieuwe vorm wordt gegeven, de
vorm van Christus' naastenliefde.
Door te werken kunnen christenen
omvormen wat door hun handen
gaat en het zodanig toewijden (vgl.
Lumen Gentium, nr. 34). Zo kunnen
degenen die werken waarheid
brengen waar onwaarheid is,
vertrouwen waar wantrouwen is,



liefde waar vijandschap is, overvloed
waar armoede is, eenheid waar
verdeeldheid is en genezing waar
ziekte heerst, zowel lichamelijk als
geestelijk.

De eucharistische dimensie van werk
komt op bijzonder heldere wijze tot
uiting in de liturgie van de H. Mis,
die de Kerk viert door trouw de
woorden en daden van Jezus te
volgen. In tegenstelling tot het Oude
Verbond, waar vruchten die
rechtstreeks van de aarde kwamen
op het altaar werden geofferd alsook
dieren uit de kudde, wordt op het
christelijk altaar brood en wijn
aangeboden. Dit zijn geen producten
die de natuur kant-en-klaar levert,
maar vereisen de tussenkomst van
menselijk werk. Dit komt tot uiting in
de offeranderitus in de gebeden van
het missaal, hervormd na het
Tweede Vaticaans Concilie, dat brood
en wijn omschrijft als "vrucht van de
aarde en werk van mensenhanden"



en "vrucht van de wijnstok en werk
van mensenhanden".

Op een manier dat ons versteld doet
staan, wordt menselijk werk zo in de
hoogste verlossingsdaad
geïntegreerd, het offer van Calvarië,
dat op onbloedige wijze
tegenwoordig wordt gesteld in elke
eucharistieviering. Het werk van een
arts en een leraar, van een IT’er en
een verpleger, van een arbeider en
een actrice, van een kunstenaar en
een ingenieur, van een kok en een
zakenvrouw, van een advocaat en
een politicus, de zorg die een vader
en moeder besteden aan de
opvoeding van hun kinderen,
evenals al die andere talloze vormen
van werk, nederig of buitengewoon,
die de immense verscheidenheid aan
eerlijke menselijke activiteiten
vormen – ze hebben allemaal een
plaats op dit altaar. Alles kan samen
met het werk dat brood en wijn
voortbracht, worden aangeboden, en



zo delen in het mysterie van
Christus’ verlossing. Zoals de heilige
Jozefmaria benadrukte: "Ieder werk
dat aan de Heer wordt opgedragen -
zelfs het meest verborgene of
onbeduidende -, heeft de kracht van
het goddelijk leven in zich!" (De
Smidse, nr. 49).

Er is een bijzonder betekenisvol
moment in het leven van de stichter
van het Opus Dei, waarin zijn leer
over de eucharistische dimensie van
arbeid op een veelzeggende manier
werd vastgelegd. Daarvoor grijpen
we terug op de viering van de Heilige
Mis op de campus van de Universiteit
van Navarra, in Pamplona, op 8
oktober 1967:

“Kijk eens naar het decor van onze
Eucharistie, van onze dankzegging.
Wij zijn in een heel speciaal
godshuis. De campus van de
universiteit, zou je kunnen zeggen, is
het schip; de universiteitsbibliotheek



het altaar, daarginds staan de
machines voor de bouw van nieuwe
gebouwen en boven ons de hemel
van Navarra…Door deze opsomming
wordt toch op een beeldende en
onvergetelijke wijze onderstreept,
dat het dagelijkse leven de echte
plaats is van jullie christelijk
bestaan? Mijn kinderen, daar onder
jullie broers en zussen, de mensen, in
jullie idealen, jullie werk en jullie
liefde, dáár is de plaats van jullie
dagelijkse ontmoeting met Christus.
Daar, te midden van de meest
materiële dingen, moeten wij ons
heiligen door God en alle mensen te
dienen.” (Gesprekken, nr. 113).

Na deze theologische uitleg van de
deelname van menselijk werk aan
het werk van schepping en
verlossing, zullen we in de volgende
artikelen enkele andere leringen van
de heilige Jozefmaria bespreken. We
zullen zien hoe menselijk werk,
gewone activiteiten en de roeping tot



het Opus Dei elkaar verhelderen, en
een specifieke manier schetsen om
deel te nemen aan de zending van
het Mensgeworden Woord: als
kinderen in de Zoon.

Deze reeks wordt gecoördineerd
door professor Giuseppe Tanzella-
Nitti en wordt mede mogelijk
gemaakt door andere auteurs, van
wie sommigen hoogleraar zijn aan de
Pauselijke Universiteit van het Heilig
Kruis (Rome).

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-5-
menselijke-arbeid-tussen-schepping-en-

verlossing/ (9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-5-menselijke-arbeid-tussen-schepping-en-verlossing/
https://opusdei.org/nl-nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-5-menselijke-arbeid-tussen-schepping-en-verlossing/
https://opusdei.org/nl-nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-5-menselijke-arbeid-tussen-schepping-en-verlossing/
https://opusdei.org/nl-nl/article/op-weg-naar-het-eeuwfeest-5-menselijke-arbeid-tussen-schepping-en-verlossing/

	Op weg naar het eeuwfeest (5): Menselijke arbeid, tussen schepping en verlossing

