
opusdei.org

Ons hart verruimen
(deel 1)

Enkele overwegingen over de
sociale actie van de christen in
het licht van de boodschap van
de heilige Jozefmaria naar
aanleiding van de #BeToCare-
conferentie, waar 200 sociale
ondernemers uit 30 landen aan
deelnamen.

1-10-2022

Ons hart verruimen (deel 2)

Ter gelegenheid van de tiende
verjaardag van Harambee, heeft Mgr.

https://opusdei.org/nl-nl/article/ons-hart-verruimen-deel-2/


Javier Echevarría de conferentie Het
hart van de christen, drijfveer voor de
sociale ontwikkeling gehouden.[1] Nu
ditzelfde initiatief twintig jaar
bestaat én in het kader van deze Dag
van (de) sociale ontwikkeling wil ik de
overwegingen van mijn voorganger
voortzetten. In het licht van de
sociale leer van de Kerk en de
boodschap van de heilige Jozefmaria
zal ik nader ingaan op de sociale
dimensie van de christelijke roeping.

Tien jaar geleden herinnerde don
Javier ons eraan dat de dialoog
tussen Jezus en een wetgeleerde
duidelijk maakt dat de liefde tot God
onlosmakelijk verbonden is met de
liefde voor de ander: ‘toen een
wetgeleerde hem vroeg wat het
eerste gebod was, beperkte de Heer
zich er niet toe aan te geven dat de
liefde tot God het grootste en eerste
gebod is, maar voegde Hij daaraan
toe dat de noodzaak om de naaste



lief te hebben in het eerste gebod ligt
vervat (Mt 22,35-39)’.[2]

Het is belangrijk de relationele
dimensie van de persoon in
gedachten te houden. Benedictus XVI
bevestigt in de encycliek Caritas in
veritate dat ‘de mens als geestelijk
schepsel zich verwerkelijkt door
intermenselijke relaties. Hoe meer
hij die relaties op authentieke wijze
beleeft, des te meer rijpt ook zijn
persoonlijke identiteit’. Dit feit
‘verplicht ook tot een kritische en
evaluerende verdieping van wat men
onder relatie verstaat (…)’ en helpt
om ‘de transcendente waardigheid
van de mens duidelijk te begrijpen’.
[3]

U zet zich, met heel verschillende
manieren en visies, vakkundig in
voor de zorg voor en de waardigheid
van mensen, vooral voor de meest
behoeftigen. U weet uit ervaring dat,
hoewel instellingen en structuren



noodzakelijk zijn, het voor een
werkelijk integrale ontwikkeling ook
nodig is mensen samen te brengen,
de kaders en voorwaarden voor
ontwikkeling te scheppen, zodat de
persoon de kans krijgt zich in al zijn
dimensies te ontwikkelen. Als
leerlingen van Jezus Christus zijn wij
geroepen met een nieuwe titel - die
van christenen - om voor de mensen
te zorgen, om voor de wereld te
zorgen.

Wat zien we in de wereld? Naast
nieuwe mogelijkheden voor de
menselijke ontwikkeling die de
vorderingen op het gebied van
gezondheid, technologie,
communicatie en zovele
inspirerende voorbeelden bieden,
komen de onrechtvaardigheden en
wonden waaruit de mensheid bloedt
aan de oppervlakte. ‘In de wereld
van vandaag verschijnt de armoede
met heel verschillende gezichten:
zieken en ouderen die met



onverschilligheid worden behandeld,
de eenzaamheid die veel mensen
ervaren die in de steek zijn gelaten,
het drama van de vluchtelingen, de
ellende waarin een groot deel van de
mensheid leeft, vaak ten gevolge van
een onrechtvaardigheid die
hemeltergend is.’[4]

Zoals ik u ook in 2017 in een brief
heb gezegd: ‘Niets van dit alles mag
ons onverschillig laten’, wij zijn allen
geroepen om ‘de verbeeldingskracht
van de liefde in actie te zetten om al
onze broeders die noodlijdend zijn
de balsem van de tederheid van God
te brengen’.[5]

Wanneer de mensen negeren of
veronachtzamen dat ze kinderen van
God zijn, worden al hun relaties
aangetast: met zichzelf, met de
anderen en met de schepping. Zoals
paus Franciscus heeft gezegd, wordt
de onderlinge verbondenheid
omgezet in onafhankelijkheid, ‘we



verliezen deze harmonie van
onderlinge afhankelijkheid in
solidariteit’.[6]

Wij zijn medeverantwoordelijk om
voor de wereld te zorgen, door
relaties op te bouwen die gebaseerd
zijn op naastenliefde,
rechtvaardigheid en respect, vooral
door de ziekte van de
onverschilligheid te overwinnen.
Johannes Paulus II heeft geschreven:
‘Ja, iedere mens is zijns “broeders
hoeder”, omdat God ons aan elkaar
toevertrouwt’.[7]

Een groot deel van de initiatieven die
u vertegenwoordigt, zijn
geïnspireerd door de heilige
Jozefmaria. En velen van u werken,
vanuit dezelfde inspiratie, in
organisaties van verschillende
signatuur en oriëntatie omdat u zich
geroepen voelde om "iets te doen",
om niet met de armen over elkaar te
blijven zitten.



Het is de kern van de geest van het
Opus Dei om de gewone
werkelijkheid te veranderen in een
plaats van ontmoeting met God en
van dienst aan de anderen; het
streven van volwassen mensen, die
empathie hebben voor de anderen
en professioneel bekwaam zijn, die
de wereld rechtvaardiger en
broederlijker willen maken. ‘De
wereld hartstochtelijk liefhebben’
houdt in dat we die kennen, ervoor
zorgen en haar dienen.

Onze houding tegenover de sociale
noden is door de heilige Jozefmaria
samengevat in een brief die in de
jaren 50 werd gepubliceerd: ‘Een
christen mag niet individualistisch
zijn, mag anderen niet
veronachtzamen, mag niet egoïstisch
leven, met zijn rug naar de wereld:
hij is wezenlijk sociaal, een
verantwoordelijk lid van het
Mystieke Lichaam van Christus’.[8]



Aan de hand van de stichter van het
Opus Dei zal ik me in deze sessie
richten op vier dimensies: de
spirituele, de professionele, de
persoonlijke en de collectieve.

De spirituele dimensie

Het lijkt misschien een utopie om te
denken dat wij in staat zijn iets te
doen om het lijden van de mensheid
te verlichten. Maar we weten dat het
Jezus is die de last van de menselijke
pijn draagt. De wonden in zijn zijde,
in zijn handen en voeten herinneren
aan de wonden van de wereld. En
Jezus heeft ons gezegd: ‘al wat gij
gedaan hebt voor een dezer
geringsten van mijn broeders hebt gij
voor Mij gedaan’.[9]

De weg van identificatie met Christus
transformeert het menselijk hart en
opent het voor de naastenliefde. De
vereniging met de Heer, in de
sacramenten en in het gebed, brengt
ertoe de naaste en zijn noden te



ontdekken en minder aandacht aan
onszelf te schenken. De naastenliefde
verandert onze kijk op de dingen. ‘De
naastenliefde van Christus is niet
alleen het hebben van goede
gevoelens voor de naaste; zij houdt
niet op bij een voorliefde voor
filantropie. Liefdadigheid, door God
in de ziel ingebracht, verandert het
verstand en de wil van binnenuit: het
is de bovennatuurlijke basis van
vriendschap en de vreugde van het
goede doen.’[10]

Enige tijd geleden heb ik u in een
brief uitgenodigd de Heer te vragen
ons hart te verruimen, ons een hart
naar zijn maat te geven, ‘opdat alle
noden, de pijn en het lijden van de
mannen en vrouwen van onze tijd, in
het bijzonder van de meest zwakken,
er een plaats in vinden’.[11] Een
biddend hart, midden in de wereld,
dat anderen steunt en vergezelt in
hun noden.



De identificatie met Jezus opent ons
voor de noden van anderen.
Tegelijkertijd leidt het contact met de
behoeftigen ons naar Jezus. Daarom
schreef de heilige Jozefmaria: ‘De
armen – zei een vriend van ons – zijn
het beste boek dat ik over geestelijke
zaken heb en ze nemen in mijn
gebed de belangrijkste plaats in. Het
doet me verdriet om hen te zien en
Christus zo in hen te zien. En omdat
het me verdriet doet, begrijp ik dat ik
van Hem houd en dat ik van hen
houd’.[12]

Jezus had een voorliefde voor de
armen en voor hen die leden, maar
Hij wilde ook zelf behoeftig en
slachtoffer zijn. In de persoon die
lijdt, zien we Jezus die tot ons
spreekt, zoals paus Franciscus ons in
herinnering heeft gebracht: ‘Weten
we hoe we van de armen kunnen
leren, hoe we in hen het gelaat van
Christus kunnen vinden en hoe we
ons door hen kunnen laten



evangeliseren?’.[13] Sinds de vroege
Kerk heeft men begrepen dat de
boodschap van het Evangelie de zorg
voor de armen inhoudt en dat dit een
herkenbaar teken is van de
christelijke identiteit en een element
van geloofwaardigheid.[14]

De professionele dimensie

Wij willen Christus in het hart van
alle menselijke activiteiten plaatsen,
door het beroepswerk en de gewone
taken van de christen te heiligen.
Deze missie vindt plaats midden op
straat, in de maatschappij, vooral
door het werk. Zoals de heilige
Jozefmaria ons eraan herinnert,
heeft het ‘normale werk, of dat nu in
menselijk opzicht bescheiden of
briljant is, grote waarde […] en [kan
het] een zeer doeltreffend middel
zijn om aan onze liefde voor God en
de mensen in voortdurende
dienstbaarheid vorm te geven’. En hij
nodigt alle mensen uit, ‘door hun



werk – in volledige autonomie en
naar eigen goeddunken – onbegrip
en intolerantie onder de mensen te
overwinnen en zich voor een
rechtvaardige maatschappij in te
zetten’.[15]

Voor wie Christus wil volgen, is ieder
werk een gelegenheid om de anderen
en in het bijzonder de meest
behoeftigen te dienen. Er zijn
beroepen waarin deze sociale
weerslag directer of duidelijker is,
zoals in uw geval het werk in
organisaties die zich richten op het
verbeteren van de
levensomstandigheden van
kansarme mensen of groepen. Maar
deze dimensie van dienstbaarheid is
niet alleen voor sommigen bedoeld,
zij moet aanwezig zijn in elk eerlijk
werk.

Vanaf het moment dat de heilige
Jozefmaria zijn boodschap begon te
verkondigen, heeft hij gezegd dat het



voor de heiliging van de wereld niet
nodig was om van plaats, beroep of
omgeving te veranderen. Het gaat
erom dat iemand zélf verandert op
de plaats waar hij zich bevindt.

In de christelijke opvatting over het
werk komen de naastenliefde en de
rechtvaardigheid samen. Verre van
de logica van het “succes” is de
dienstbaarheid aan anderen de beste
parameter voor de kwaliteit van het
werk van een christen. Voldoen aan
de eisen van rechtvaardigheid in het
beroepsleven is een verheven en
ambitieus doel; het is niet altijd
gemakkelijk om je verplichtingen na
te komen, en naastenliefde gaat altijd
verder en vraagt van ieder mens om
zich ruimhartig voor de anderen in
te zetten.

In de parabel van de barmhartige
Samaritaan staat de herbergier op de
achtergrond: er wordt alleen gezegd
dat hij professioneel handelde. Zijn



gedrag herinnert ons eraan dat de
uitoefening van elke professionele
taak ons de mogelijkheid biedt om
mensen in nood te dienen.

Soms zou de verleiding kunnen
opkomen om “ons in ons werk op te
sluiten”, waardoor we de
transformerende sociale dimensie
ervan niet ontdekken, door ons
tevreden te stellen met een vals
spiritualisme. Een geheiligd werk is
altijd een stimulans om de wereld te
veranderen, en het gebruikelijke
middel om veranderingen tot stand
te brengen die het leven van mensen
waardig maken, zodat naastenliefde
en gerechtigheid werkelijk alle
relaties doordringen. Het aldus
verrichte werk kan bijdragen aan de
zuivering van zondige structuren[16]
en deze veranderen in structuren
waar de integrale menselijke
ontwikkeling een reële mogelijkheid
is.



Het geloof helpt ons vertrouwen te
houden in de toekomst. Zoals de
heilige Jozefmaria heeft verzekerd:
‘Ons apostolaatswerk zal een
bijdrage zijn aan de vrede, aan de
samenwerking van de mensen onder
elkaar, aan de rechtvaardigheid, het
vermijden van oorlog, het vermijden
van isolement, het vermijden van
nationaal egoïsme en persoonlijke
eigenbelangen: omdat iedereen zal
beseffen dat hij deel uitmaakt van de
gehele grote menselijke familie, die
door Gods wil naar de volmaaktheid
wordt geleid. Op die manier zullen
wij eraan bijdragen dat deze angst,
deze vrees voor een toekomst van
broedertwisten wordt weggenomen
en dat vrede en harmonie in de
zielen en in de samenleving worden
bevestigd: verdraagzaamheid,
begrip, eenheid en liefde’.[17]



[1] Javier Echevarría, conferentie Het
hart van de christen, drijfveer voor de
sociale ontwikkeling, oktober 2012,
Pauselijke Universiteit van het Heilig
Kruis.

[2] Ibíd.

[3] Paus Benedictus XVI, Caritas in
veritate, 29-06-2009, n. 53.

[4] Fernando Ocáriz, Pastorale brief,
14-II-2017, n. 31.

[5] Ibíd.

[6] Paus Franciscus, Audiëntie, 2
september 2020.

[7] H. Johannes Paulus II, encycliek 
Evangelium vitae, 25 maart 1995, nr.
19.

[8] H. Jozefmaria, Cartas (Vol. I),
edición crítica, Luis Cano, Rialp,
Madrid, Carta nr. 3, 37d, p. 188.

[9] Mt 25, 40.



[10] H. Jozefmaria Escrivá, Christus
komt langs, edición critico-histórica,
Antonio Aranda, Rialp, 2013, Madrid,
homilie De christelijke eerbied voor
de persoon en zijn vrijheid, 71d, p.
442.

[11] Fernando Ocáriz, Pastorale brief,
14 februari 2017, nr. 31.

[12] H. Jozefmaria, De Voor, nr. 827.

[13] Paus Franciscus, Boodschap voor
de vijfde Werelddag van de Armen, 14
november 2021.

[14] Vgl. Benedictus XVI, encycliek 
Deus caritas est, 25 december 2005,
nr. 20.

[15] H. Jozefmaria, Gesprekken met
mgr. Escrivá de Balaguer, edición
crítico-histórica, José Luis Illanes,
Rialp, Madrid, 2012, nr. 56.



[16] Vgl. H. Johannes Paulus II,
encycliek Sollicitudo rei socialis, 30
december 1987, nr. 36.

[17] H. Jozefmaria, cit., Cartas (Vol. I),
Carta nr. 3, nr. 38a en 38b, pp.
188-189.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/ons-hart-verruimen-deel-1/
(12-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/ons-hart-verruimen-deel-1/
https://opusdei.org/nl-nl/article/ons-hart-verruimen-deel-1/

	Ons hart verruimen (deel 1)

