
opusdei.org

Numerair of
geassocieerd
priester: Zodat
anderen kunnen
schitteren

Een artikel over de priesters,
geïncarneerd in de Prelatuur
van Opus Dei: een missie van
dienstbaarheid gewijd aan het
bevorderen van de heiligheid
en het apostolaat van de andere
leden van het Werk en van
degenen die deelnemen aan de
activiteiten van Opus Dei.



2-9-2024

Het avontuur van de twaalf
apostelen begon toen ze zagen dat
Jezus tijdens een bruiloft water in
wijn veranderde. Later zagen ze hoe
Hij zondaars vergaf en zieken de
handen oplegde. Ze werkten actief
mee om de menigte mensen te
voeden en luisterden naar het
discours over het brood des levens.
De barmhartigheid voor alle mensen
was een dagelijkse les voor de groep
die Jezus had gekozen om zijn
volgelingen te zijn, mannen en
vrouwen die Hem enthousiast
vergezelden.

Na drie jaar kwamen de apostelen
naar Jeruzalem voor het Pasen. Ze
brachten de kostbare ervaring mee
van al die tijd samen met de Heer,
maar hun geloof was nog niet rijp:
het ontbrak hen aan de les van het



kruis en aan de aanschouwing van
de verrezen Heer. Die dagen zou
Jezus in het Bovenzaal voor hun ogen
de Eucharistie instellen. En juist
daar, in die zaal, zou Hij ze tot
priester wijden, zodat ze zijn offer
van liefde door de eeuwen heen
zouden voortzetten.

"Doet dit tot Mijn gedachtenis" (Lc
22,19): deze woorden, die in hun hart
gegrift stonden, hebben ons met al
hun kracht bereikt. Vanaf dat
moment herhalen de priesters deze,
in gehoorzaamheid aan dit gebod,
met bewondering en dankbaarheid
tijdens de eucharistieviering. Jezus
legt het meest heilige – zijn lichaam
en zijn bloed – in de handen van
normale mensen, en stuurt ze uit om 
te binden en te ontbinden op aarde, in
de uitoefening van zijn priesterlijke
taak ten behoeve van de mensen
(vgl. Mat 6,2.5.16). Door Christus' wil
is dit ambtelijk priesterschap een



essentiële realiteit: er zou anders
geen Kerk zijn.

Priesters met het charisma van 2
oktober[1]

Laten we nu een sprong in de tijd
maken van Jeruzalem in de eerste
eeuw naar Madrid in de twintigste
eeuw. Het Opus Dei staat nog in de
kinderschoenen en de heilige
Jozefmaria deelt dat ontluikende
charisma met enkele bevriende
diocesane priesters die hij vraagt om
medewerking bij de taken die hij op
zich neemt. De meerderheid van
deze goede priesters zal zich echter
niet het licht kunnen eigen maken
dat God aan de heilige Jozefmaria
heeft gegeven, en na verloop van tijd
zullen zij zich distantiëren van zijn
activiteiten[2]. Het is dan dat de
stichter begrijpt dat de priesters die
deze familie nodig heeft met
volledige toewijding zullen moeten
voortkomen uit de leken die zich



aansloten bij die roeping en deze zelf
beleefden. Al snel begon hij aan
sommigen van hen te vragen of ze
met alle vrijheid bereid waren Gods
roeping tot het priesterschap in
overweging te nemen, om de familie
die zojuist geboren was op een
nieuwe manier te dienen. Jaren later,
in 1943, zal de heilige Jozefmaria een
goddelijke inspiratie ontvangen dat
de weg zal bepalen om hen in het
Werk te incardineren; en vanaf 1944
zullen talloze gelovigen in min of
meer talrijke groepen de
priesterwijding gaan ontvangen.
Enkele decennia later, na de dood
van de heilige Jozefmaria, met de
zalige Alvaro aan het hoofd van het
Opus Dei, zouden ook enkele
geassocieerden voor het eerst de
wijding ontvangen.

De heilige Jozefmaria zal drie
brieven schrijven voor zijn
priesterzonen, waarin hij de
specifieke kenmerken van het



priesterschap van deze numerairs en
geassocieerden in het Werk[3] schetst.
Toen hij in 1956 met het schrijven
van de derde van deze brieven
begon, waren er dertien jaar
verstreken sinds de wijding van de
eerste drie, Alvaro del Portillo, José
Luis Múzquiz en José María
Hernández Garnica, en waren er al
meer dan 150 numerairs tot priester
gewijd. In deze documenten vinden
we antwoorden op de belangrijkste
vragen: wat is hun specifieke
identiteit, wat is hun pastorale missie
en, ten slotte, welke levensstijl
hebben zij, gegeven hun roeping in
het Opus Dei.

Alles verandert en alles blijft
hetzelfde

Al voordat zij hun mogelijke roeping
tot het priesterschap onderkenden,
hebben de numerairs en
geassocieerden de gave van het
celibaat omarmd met het volgen van



hun roeping. Vóór hun wijding heeft
de goddelijke roeping hen ertoe
gebracht het verborgen leven van
Christus na te volgen door jaren van
intensieve arbeid en evangelisatie.
Gewone christenen proberen, net als
iedereen in het Werk, te leven met
een ware priesterlijke ziel: ze bieden
God hun hele bestaan aan als een
levend, heilig offer, dat Hem
welgevallig is (vgl. Rom 12,1), en
delen het leven van Christus mee aan
zoveel vrienden en kennissen. Wat
betekent het priesterschap dan voor
deze celibataire mannen die
jarenlang hebben geprobeerd als
apostelen op hun werkplek te leven?

Enerzijds verandert het alles, omdat
de transformatie die het sacrament
teweegbrengt radicaal is. De
priesterwijding geeft een nieuwe
betekenis aan hun leven, het maakt
hen tot dienaren van Gods mysteries
(vgl. 1 Kor 4,1); het bekleedt hen met
een nieuwe zijnswijze en positie in



de wereld, die het ene priesterschap
van Jezus Christus belichaamt (vgl.
Heb 5,1). Ze zijn gewijd, met
woorden van de heilige Jozefmaria, “

sacerdos-sacerdos, 'priester-priester'
te zijn, niets meer en niets minder,
honderd procent. ”[4]. Maar terwijl 
alles verandert, verandert niets van
de essentie van hun roeping tot het
Werk. In ieder geval worden hun
overgave aan Christus en hun
toewijding aan de Kerk herbevestigd.
Daarom lijden de numerairs en
geassocieerden die in het Werk tot
het priesterschap zijn geroepen niet
aan "een identiteitscrisis; hun
roeping tot het Opus Dei blijft
onveranderd en intact"[5].

Vanaf zijn tijd als seminarist heeft de
heilige Jozefmaria de identiteit van
de priester als dienstwerk opgevat.
"We willen slechts dienen"[6]: dat was
zijn eigen levenservaring. In 1930,
een paar jaar nadat hij tot priester



was gewijd, vroeg iemand hem naar
details over zijn toekomstige 
priesterlijke carrière. De heilige
Jozefmaria schreef deze notitie voor
zichzelf: "Het priesterschap – zei ik
hem – is geen carrière, het is een
apostolaat! —Zo zie ik het. En ik
wilde het in deze aantekeningen
opnemen, zodat ik, met de hulp van
de Heer, het verschil nooit zal
vergeten"[7]. In de bovengenoemde
brief uit 1956 benadrukte de heilige
Jozefmaria dit verlangen vanaf de
eerste regel: "Jullie zijn gewijd, mijn
priesterzonen, om te dienen. Laat ik
beginnen met de herinnering dat
jullie priesterlijke missie een missie
van dienstbaarheid is. Ik ken jullie,
en ik weet dat dit woord – dienen –
jullie inspanningen jullie hele leven
samenvat, en jullie trots en mijn
vertroosting is"[8]. De vitale horizon
van de priester is, kort gezegd, het
herhalen van wat Jezus deed tijdens
het Laatste Avondmaal: knielen aan
de voeten van zijn vrienden.



Knielen om de leken te helpen in
hun roeping

Pedro Casciaro herinnert zich hoe de
heilige Jozefmaria hem op een dag
uitnodigde om de tijd te nemen om
de roeping tot het priesterschap te
overwegen. Toen hij besloot dat dit
pad inderdaad voor hem zou kunnen
zijn, vertelt hij hoe de stichter van
het Opus Dei, naast hem geknield in
de kapel van het huis waar ze waren,
naar de rode loper aan de voet van
het altaar wees en hem zei: "De
priester moet als dat tapijt zijn;
daarop wordt het Lichaam van de
Heer geconsacreerd; hij staat aan het
altaar, ja, maar dat is om er te
dienen. Bovendien staat hij daar
zodat anderen zachtjes kunnen
treden, en zoals je ziet, hij klaagt niet,
hij protesteert niet... Begrijp je wat
het dienstwerk van de priester is? Je
zult zien dat je hier later in je leven
over zult nadenken"[9].



In het geval van de numerair of
geassocieerd priester bestaat de
fundamentele inhoud van dit
dienstwerk uit het zich beschikbaar
opstellen jegens zijn zussen en
broers –knielend!— om hen te
helpen hun zending te realiseren. De
nieuwe plaats die de priester in het
Werk inneemt, kristalliseert zich uit
als een dienst aan de heiligheid en
het apostolaat van anderen, en dus
ook als bewaker van de eenheid die
dat mogelijk maakt. Wie heeft er oog
voor een vloerkleed? Wie vermijdt
het gebruik ervan als het juist de
bedoeling is dat anderen zich op hun
gemak voelen en beschermd worden
tegen de kou van de grond? Als een
goed tapijt dat discreet neerligt, blijft
de priester van het Werk comfortabel
op de achtergrond, omdat hij weet
dat hij effectiever is door zijn
lekenbroeders te laten stralen: zo
vervult hij zijn missie. Zoals de
prelaat van het Opus Dei zijn
priesterzonen aanraadde: "vooral je



best doen om (...) Jezus Christus eruit
te laten springen en de hoofdrol te
geven in jullie leven, en dat het in
alle gevallen jullie broers en zussen
zijn die opvallen, niet jullie."[10].

Dit verlangen om te dienen komt tot
uiting in veel details. Het is normaal
in het Werk dat de priester zich niet
laat dienen om het feit dat hij
priester is, maar eerder omdat hij
één meer is te midden van zijn
broers[11]. Bovendien voelt hij zich
“meer verplicht dan anderen”[12] om
met vreugde te dienen, en deze
houding vermijdt elk mogelijk spoor
van klerikalisme in de levensstijl van
de mensen van het Opus Dei.

Vier taken van een missie

Keren we nu terug naar de scène in
de Bovenzaal om Jezus' optreden te
bekijken: laten we beschouwen hoe
Hij het enige priesterschap uitoefent
waaraan alle andere priesters deel
hebben. De Meester knielt en neemt



een bekken om de voeten van zijn
vrienden na de wandeling te wassen.
Hij spoelt ze met water, wrijft het
stof van de voeten en droogt ze af
met de doek waarmee Hij is omgord.
Hij doet dit alles kalm, alsof er op dat
moment niets belangrijkers te doen
is; of beter: omdat er niets
belangrijkers bestaat. Op dezelfde
manier knielt de priester omdat hij
zijn broers en zussen wil helpen
heilig te worden. Maar hoe verzorg je
ze concreet? Welke priesterlijke
taken moet hij uitvoeren? Wat is zijn
specifieke missie?

"De priesters van de Prelatuur
wijden zich, naast alles wat eigen is
aan het ministerieel priesterschap in
de Kerk met de eucharistie als
middelpunt, aan het priesterlijk
dienstwerk voor de andere gelovigen
en aan priesterlijke zorg voor de
apostolische ondernemingen"[13]. Dit
is de missie die zij van de Kerk
hebben ontvangen: met zijn



priesterschap deze kleine familie
binnen het volk van God in leven
houden. Dit betekent enerzijds dat
zijn gelijkvormigheid met Christus
hogepriester behelst dat het
charisma persoonlijk wordt beleefd
om ze zo getrouw mogelijk over te
dragen: de priester die het beste de
geest van het Opus Dei wil
belichamen, dient het meest effectief.
Bovendien staat zijn priesterschap
vooral ten dienste van de heiligheid
van de leden van het Werk,
voornamelijk leken, en van degenen
die deelnemen aan de apostolische
activiteiten ervan.

Logischerwijs beperkt de
gebruikelijke toewijding aan deze
taken de uitoefening van zijn
priesterschap zich niet, hoewel het
hem ongetwijfeld leidt, want het is de
bestaansgrond van zijn ambt. Elk
ander priesterlijk werk, hoe
belangrijk het ook mag lijken, is
secundair, omdat het ondergeschikt



is aan de missie waarvoor hij de
wijding heeft ontvangen. "Concreet"
– zo voegt de Vader toe, terwijl hij
deze taak verder verduidelijkt –
"houden ze zich, als afgebakende
pastorale missie binnen de Prelatuur,
bezig met de viering van de
sacramenten van Eucharistie en
Biecht, met de verkondiging van het
Woord van God, met de geestelijke
leiding en met een brede taak van
leerstellige vorming."[14]. Laten we
deze vier taken van zijn zending
nader bekijken.

In de eerste plaats brengen de
numeraire of geassocieerde priesters
het Werk tot leven door de viering
van de sacramenten, in het bijzonder
de Eucharistie en de Boete: de
sacramenten van elke dag, die het
dagelijkse leven van de christen
begeleiden. De dagelijkse viering van
de heilige Mis vormt de
fundamentele taak van de priester:
het is de bron waaruit alle kracht



van God voortvloeit. Zoals de heilige
Johannes Paulus II schreef: “De Kerk
leeft van de Eucharistie. Deze
waarheid drukt niet alleen een
dagelijkse geloofservaring uit, maar
bevat beknopt de kern het mysterie
van de Kerk"[15]. En wanneer een
priester werkelijk leeft van de
Eucharistie, is dat merkbaar in zijn
leven en om hem heen, in de
vruchten van heiligheid en
apostolische impuls.

De priesters van het Werk besteden
ook vele uren aan het sacrament van
de Boete. De heilige Jozefmaria wilde
dat het biechthoren voor zijn zonen
“een overheersende passie en een
vreugdevolle beoefening” zou zijn[16].
Met de vrome praktijk van de Biecht
leren we “meer berouw te hebben en
daarom meer liefde”[17]. De priester
heeft altijd de mogelijkheid om de
barmhartige Samaritaan te zijn voor
zijn broeders en voor degenen die
naderen tot zijn dienstwerk: hun



wonden te verzorgen, ze met
woorden te troosten die zijn
doordrenkt van hoop, en de
inspanningen voor hun herstel op
zich te nemen. Het veelvuldig
ontvangen van de sacramenten is de
voornaamste kracht van degenen die
heiligheid willen brengen naar alle
uithoeken van de wereld en naar alle
lagen van het leven. Wanneer de
priester zijn leven richt op het
vergemakkelijken van de toegang tot
de sacramenten, wordt hij zich
steeds opnieuw bewust van het
voorrang van de genade: van het
handelen van Jezus zelf in zijn werk.
"Me verbergen en verdwijnen dat is
het mijne, opdat alleen Jezus moge
stralen"[18]: zo vatte de heilige
Jozefmaria zijn priesterlijk werk
samen.

Ten tweede is de priester een
bedienaar van het Woord, en is zijn
"eerste taak, aan allen het Evangelie
van God (te) verkondigen"[19]. In het



Opus Dei bezielt en stimuleert de
priester zijn broers en zussen ook
met de verkondiging, die erop gericht
is om op verschillende manieren de
persoonlijke ontmoeting van ieder
met Jezus[20] mogelijk te maken.
Heilige Paulus drukte het met grote
duidelijkheid uit: “Wij verkondigen
immers niet onszelf, maar Christus
Jezus, onze Heer” (2 Kor 4,5). Om de
harten van mensen te bewegen moet
de prediking vol leven zijn, mensen
aan het denken zetten, het hart
raken, hoop geven. In het bijzonder
is het hardop bidden een
bijzonderheid – zeker niet exclusief –
van het priesterambt in het Opus Dei,
gericht op het bevorderen van de
persoonlijke betrekking van elke
persoon met God. Om te bidden en te
helpen bidden, om de bruggen te
tonen die bestaan tussen geloof en
leven, om met de gave van talen de
behoeften en omstandigheden van
anderen te bereiken, moet de
priester tijd besteden aan studie,



zodat hij zowel de stijl als de inhoud
van zijn woorden kan verbeteren.
Omdat de taak van de prediking
altijd en alleen bovennatuurlijk is,
heeft de priester een volhardende
omgang nodig met de heilige Geest,
die de harten van de mensen innig
begeleidt en hij legt de vrucht van
deze bediening van het Woord in
diens handen.

Ten derde is de priester een metgezel
van de zielen. Zoals de heilige
Jozefmaria verzekerde, werd met
geestelijke leiding of begeleiding “het
Werk begonnen en voltooid; en met
dat werk moeten we er vooral
continuïteit aan geven"[21]. Deze taak
is daarom essentieel voor de
ontwikkeling ervan, maakt deel uit
van de kern van het charisma en
komt toe aan zowel de leken als de
priesters. De priester begeleidt veel
mensen, alle soorten mensen, zonder
iemand uit te sluiten, maar op een
bijzondere manier zorgt hij voor zijn



broers en zussen in het Opus Dei. Het
is een “heel mooi, opofferend werk,
zonder glans, maar zeer welgevallig
aan God en zeer vruchtbaar"[22],
omdat het ook een groot
vermenigvuldigend effect heeft. Met
bescherming altijd van de vrijheid
van ieder, heeft het tot doel de
horizon te openen, criteria te helpen
formuleren, obstakels aan te wijzen,
de juiste middelen aan te geven om
ze te overwinnen, vervormingen of
afwijkingen in het verloop te
corrigeren, en altijd aan te
moedigen: zonder ooit het
bovennatuurlijke gezichtspunt te
verliezen, wat een optimistische
uitspraak is, omdat elke christen kan
zeggen dat hij alles kan doen met
goddelijke hulp (vgl. Fil 4,13)"[23]. De
priester zorgt er vanuit zijn rol van
raadgever in geestelijke zaken voor
dat alle mensen in hem de nabijheid,
het mededogen en de tederheid
kunnen vinden van Jezus zelf, die hij
vertegenwoordigt[24].



Tenslotte is de vierde taak waarmee
de priester moet bijdragen aan het
leven in het Werk, die van een
enthousiaste toewijding aan
leerstellige vorming, aan de
overdracht van het geloof. In onze
culturele context is het essentieel om
veel energie te steken in dit aspect
van de priesterlijke taak. In steeds
meer gevallen gaat het om een eerste
verkondiging die op zijn beurt vaak
een persoonlijke heroverweging van
veel kwesties vereist. "De leer is altijd
dezelfde, maar de manieren waarop
mensen deze kunnen assimileren en
de liefde opvatten zijn
verschillend"[25]. Deze zending wordt
daarom gerealiseerd met middelen
die zich aanpassen aan de behoeften
van elk moment: meditaties, lessen,
conferenties, seminars, publicaties,
interventies in de media of sociale
netwerken, enz. De priester heeft een
diepgaande intellectuele vorming
nodig die zijn geestelijk leven
verrijkt en hem in staat stelt een



diepgaande kennis van het geloof
met zijn broers en zussen te delen.
Deze vorming is niet bedoeld om
simpelweg feiten te delen, maar om
ieder van hen de nodige
hulpmiddelen aan te reiken om een 
persoonlijke synthese van hun geloof
te ontwikkelen en zo iedereen te
kunnen verlichten en ook van allen
te leren.

Logischerwijs zullen niet alle
priesters experts zijn in elk van deze
taken, noch zullen zij zich met
dezelfde intensiteit tot al deze taken
aangetrokken voelen. Op elke plaats
worden zorgvuldige inspanningen
geleverd om de taken te vinden die
het beste bij elke persoon passen,
waarbij ook rekening wordt
gehouden met de noden van het
Werk. Het is duidelijk dat er nog veel
meer goede dingen zijn om te doen,
maar deze vier taken, verdeeld
volgens de persoonlijke kenmerken
van elk ervan, vormen de kern van



hun dienstwerk: hierin heiligt de
numerair of geassocieerd priester
zich en maakt hij zijn broers en
zussen tot heiligen. Dit is hun
specifieke manier om hen de voeten
te wassen. "We moeten zijn als de
schering die niet zichtbaar is", zei de
heilige Jozefmaria, "zodat anderen
kunnen schitteren met het weefwerk
van goud en fijne zijde van hun
deugden, door onszelf in een hoek te
plaatsen, zodat jouw broers kunnen
schitteren met hun geheiligde
beroepswerk, in hun staat en in de
wereld"[26]. Dit alles vereist van de
priester een sterk besef van zijn
zending en een innige
verbondenheid met Christus, vooral
wanneer ander werk misschien
urgenter, effectiever of
aantrekkelijker lijkt. Het zich
inzetten voor deze taak impliceert
een hernieuwde trouw in het licht
van 2 oktober, zoals een ander facet
van diezelfde trouw, ook de
aanpassing aan de geestelijke en



culturele behoeften van het moment
vormt.

Een persoonlijke stijl van
seculariteit, eenheid en vrijheid

De priesterlijke identiteit en missie
krijgen in ieders leven vorm met
eigen toon en wijze, maar leiden tot
een concrete pastorale vorm. Het
lijdt geen twijfel dat "het feit dat de
priesters van de Prelatuur net als de
anderen leven volgens de geest van
het Werk", wat "betekent dat ze een
bepaalde priesterlijke stijl hebben
"[27]: een stijl met kenmerken die we
kunnen ontdekken in het
priesterschap van de heilige
Jozefmaria, door al het eeuwige en
universele daarin te ontrafelen.
Hoewel er maar één priester is, Jezus
Christus, en er maar één
priesterschap is waaraan alle
priesters van de Kerk te allen tijde
deelnemen, is het ook waar dat we in
de Kerk verschillende priesterlijke



stijlen aantreffen, afhankelijk van de
roeping en de eigen missie van ieder.
Bij het schetsen van de stijl van een
priester van het Opus Dei kunnen we
weer terugkeren naar het beeld van
het tapijt. Als we erover nadenken,
zijn er in feite veel soorten
vloerkleden, en het kiezen ervan kan
een ingewikkelde opgave zijn
vanwege de enorme diversiteit aan
stoffen en materialen waarvan ze
zijn gemaakt, de verschillende maten
en vormen, enz. Welk type tapijt zijn
de numerair of geassocieerd
priesters?

In dit geval wordt de stijl gekenmerkt
door verschillende factoren: het
gezinsleven waaraan zij actief
deelnemen; de toewijding aan hun
broers, zussen en de apostolische
taken van het Opus Dei; de concrete
spiritualiteit die zijn omgang met
God en met andere mensen
doordringt, en andere aspecten van
hun missie die een bijzonder stempel



drukken op hun priesterschap. Dit
zegel mag niet worden opgevat als
een mal, als een principe van
uniformiteit, omdat elk zijn karakter
en persoonlijkheid behoudt. Het is
veeleer een stijl die met eenvoud
voortkomt uit het charisma dat tot
leven komt en dat juist om die reden
dat charisma dient.

Misschien is het meest specifieke van
deze specifieke stijl echter de
seculariteit die de priesters hebben
beleefd vóór hun wijding, en die ze
niet verliezen door hun
priesterschap. Deze seculariteit
brengt een manier van denken en
verstaan van de werkelijkheid met
zich mee, die de heilige Jozefmaria 
seculiere mentaliteit noemde. Dit is
onder andere een fundamenteel
kenmerk van het priesterambt van
numerairs en geassocieerden, omdat
de apostolische activiteiten waartoe
zij geroepen zijn seculier zijn: geleid
door leken en op hen gericht. De



numeraire of geassocieerde priester
staat ten dienste van degenen die
leiding geven aan deze taken. Hij is
een steun voor hen, zonder te
proberen een bestuursruimte in te
nemen die niet typerend is voor deze
seculiere mentaliteit. Juist vanwege
zijn liefde voor het priesterschap en
voor deze karakteristieke seculariteit
adviseerde de heilige Jozefmaria de
priesters "zich nooit te mengen in
wereldlijke zaken. Het zijn de leken,
ieder naar zijn geweten, die zorg
dragen voor de dingen van de
aarde"[28]. Op deze manier kunnen
priesters het risico van klerikalisme
beter voorkomen en de persoonlijke
vrijheid van leken bevorderen.

De typerende stijl van de numeraire
of geassocieerde priester wordt ook
sterk gekenmerkt door de missie om 
een instrument van eenheid te zijn op
de plaats waar hij is, vooral in de
centra van het Werk en van waaruit
het in sommige gevallen wordt



bestuurd. Het hart van de priester
leert van Jezus om alle mensen met
plezier te dienen, ervoor te zorgen
dat ze dichter bij de Heer komen
zonder gehecht te raken aan degene
die slechts Zijn instrument is, en te
waken "met al zijn kracht dat er
nooit gesloten groepen of eilanden
ontstaan"[29] rondom hem. Priesters
doen geen persoonlijk werk: zij zijn
zich ervan bewust dat zij door het
Opus Dei het werk van Christus in de
wereld tot stand brengen. De zielen
zijn in hun handen, maar ze behoren
hen niet toe: ze zijn van God.

Omdat zijn hart zo groot is als dat
van Christus, schreef de heilige
Jozefmaria tegelijkertijd dat iedere
priester die zijn zoon is “geen
genoegen kan nemen met het
vervullen van de apostolische
opdrachten die hem zijn gegeven. Je
moet initiatief hebben (…)"[30]. Dit
geldt des te meer op plaatsen waar
weinig christenen zijn of waar de



activiteiten van het Opus Dei een
minder absorberende tijdsbesteding
vergen. "Het is niet onze stijl om met
onze armen over elkaar te wachten
tot de zielen komen"[31], want dat was
ook niet de aanpak van Jezus: in het
Evangelie zien we hoe de Heer op
zoek gaat naar zielen. Hij wacht niet
tot ze naar hem komen; Hij gaat naar
waar de mensen zijn: naar de
dorpspleinen, naar de oever van het
meer, in de tempel.

Door te handelen "met initiatief om
een overvloedig priesterlijk werk te
hebben"[32] houdt de numerair of
geassocieerd priester er, zoals logisch
is, rekening mee dat zijn eerste zorg
verband houdt met het bevorderen
van het inwendig leven en het
apostolaat van alle leden van het
Werk. Om dit laatste te bereiken,
heeft hij niet alleen altijd ten dienste
gestaan van de prelatuur van het
Opus Dei, de prelaat en zijn
vicarissen gehoorzaamd zoals iedere



priester, maar rekent ook met de
steun en de raad van de directeuren
van deze activiteiten. Aan de andere
kant "werken ze, voor zover
mogelijk, ook mee aan diocesane
activiteiten"[33]. Het is iets natuurlijks,
omdat de priester van het Opus Dei
zichzelf seculier weet, net als zijn
diocesane broeders, zowel door
mentaliteit als door vorming. Om
deze reden zal hij verbonden zijn
door vriendschapsbanden met
andere priesters en met hen
samenwerken, wanneer zijn eigen
werk het toelaat, door zich aan te
bieden om biecht te horen of te
helpen bij de verschillende
activiteiten die in de parochies
worden uitgevoerd. Kortom, de
apostolische transcendentie is groot
van de priester die zich op de plaats
bevindt waar hij geroepen is en die
tegelijkertijd niet bang is om zichzelf
in nieuwe apostolische uitdagingen
te storten, wat zijn leven



ingewikkelder maakt uit liefde voor
de Heer.

* * *

"Veel grote dingen hangen af van de
priester: we hebben God, we brengen
God, we geven God"[34]. Dit is de
gigantische zending die de Heer die
nacht in de Bovenzaal toevertrouwde
aan de eerste priesters van zijn Kerk.
Alvorens dat te doen, wilde Hij in
hun hart de enige houding griffen die
het priesterlijke dienstwerk mogelijk
maakt: bukken, knielen, als de
geringste, om de voeten van anderen
te wassen. Dat is de voornaamste
leerschool voor het beleven van een
heilig priesterschap, geroepen om de
Kerk te bezielen vanuit het charisma
dat God voor het Opus Dei wilde. In
deze missie staat geen enkele
priester alleen, omdat Maria,
"moeder van de priesters"[35], naar
hen luistert als ze haar zoeken en
haar hulp nodig hebben.



[1] Dit artikel gaat dieper in op de
roeping van numerairs en
geassocieerden die tot priester
gewijd zijn. Het gaat niet in op de
andere priesters, ook “met het
charisma van 2 oktober”, die echter
in een particuliere kerk
geïncardineerd zijn en altijd ten
dienste blijven van haar.

[2] Vgl. J. L. González – J. Aurell,
"Josemaría Escrivá en los años
treinta: los sacerdotes amigos», 
Studia et Documenta, vol. 3, 2009, blz.
41-106.

[3] Dit zijn de brieven nummers 10, 25
en 26, respectievelijk gedateerd 2
februari 1945, 28 maart 1955 en 8
augustus 1956, en uiteindelijk
verzonden in 1966, 1964 en 1966, in
deze volgorde.

[4] H. Jozefmaria, “Priester voor de
eeuwig”, in De liefde tot de Kerk, nr.
35.



[5] P. Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1987, blz.
216.

[6] H. Jozefmaria. Brief 10, nr. 17.

[7] H. Jozefmaria, Persoonlijke
aantekeningen, nr. 127. Vgl. A.
Vázquez de Prada, El fundador del
Opus Dei, vol. 1, Rialp, Madrid, 1997,
blz.. 117.

[8] H. Jozefmaria, Brief 26, nr. 1.
Enkele jaren later zou het Tweede
Vaticaans Concilie dit begrip van het
priesterschap benadrukken: door de
wijding en door de zending die zij
hebben ontvangen worden de
priesters “door de heilige wijding en
door de zending, die zij van de
bisschoppen ontvangen, geplaatst in
de dienst van Christus, Leraar,
Priester en Koning” (Decr. 
Presbyterorum Ordinis, nr. 1).



[9] P. Casciaro, Soñad y os quedaréis
cortos, Rialp, 4e ed., Madrid, 1994,
blz. 69.

[10] F. Ocáriz, Pastorale brief, 28
oktober 2020, nr. 21.

[11] Vgl. F. Ocáriz, Pastorale brief, 28
oktober 2020, nr. 21.

[12] H. Jozefmaria, Brief 26, nr. 7.

[13] F. Ocáriz, Pastorale brief, 28
oktober 2020, nr. 20. Vgl. Wetboek
van Canoniek Recht, c. 295 in fine.

[14] F. Ocáriz, Pastorale brief, 28
oktober 2020, nr. 20.

[15] H. Johannes Paulus II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, nr.1.

[16] H. Jozefmaria, Brief 26, nr. 30.

[17] H. Jozefmaria, A solas con Dios,
nr. 259.



[18] H. Jozefmaria, Brief 28 januari
1975, geciteerd in E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, vol. 2,
Rialp, Madrid 2011, blz. 301.

[19] Vgl. Tweede Vaticaans Concilie,
Decreet Presbyterorum Ordinis, nr. 4.

[20] De verkondiging kan
verschillende vormen aannemen:
een leerstellige les, een lezing, een
homilie, een meditatie, enz. Het zijn
verschillende genres, met
verschillende doeleinden die
verschillende benaderingen en
methoden met zich meebrengen. Aan
de andere kant bedienen leken zich
ook van het Woord van God in het
leven van het Opus Dei, maar dan in
situaties waarin het priesterambt
niet vereist is, zoals in de Kring, het
evangeliecommentaar,
vormingsgesprekken, enz.

[21] H. Jozefmaria, Brief 26, nr. 35.



[22] Ibid., nr. 35.

[23] Ibid., nr. 37.

[24] Vgl. Franciscus, Toespraak op een
symposium over het priesterschap,
17 februari 2022.

[25] H. Jozefmaria, Brief 26, nr. 38.

[26] Ibid., n. 8.

[27] Mgr. Fernando Ocáriz, Pastorale
brief, 28 oktober 2020, nr. 20.

[28] H. Jozefmaria, Brief 26, n. 51.

[29] H. Jozefmaria. Brief 10, n. 32.

[30] H. Jozefmaria, Brief 26, n. 35.

[31] Ibid.

[32] F. Ocáriz, Pastorale brief, 28
oktober 2020, n. 21.

[33] Ibid.

[34] H. Jozefmaria, Brief 26, n. 17.



[35] Paus Franciscus, homilie, 29 maart
2018.

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/numerair-of-geassocieerd-
priester-zodat-anderen-kunnen-

schitteren/ (15-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/numerair-of-geassocieerd-priester-zodat-anderen-kunnen-schitteren/
https://opusdei.org/nl-nl/article/numerair-of-geassocieerd-priester-zodat-anderen-kunnen-schitteren/
https://opusdei.org/nl-nl/article/numerair-of-geassocieerd-priester-zodat-anderen-kunnen-schitteren/
https://opusdei.org/nl-nl/article/numerair-of-geassocieerd-priester-zodat-anderen-kunnen-schitteren/

	Numerair of geassocieerd priester: Zodat anderen kunnen schitteren

