
opusdei.org

Nieuwe horizonten
(IV): “Spreek niet:
luister naar Hem”

"Besluit: koester,
ononderbroken als dat kan,
vriendschap en een liefdevolle,
volgzame conversatie met de
Heilige Geest.” De heilige
Jozefmaria ontdekt een
“nieuwe horizon” in zijn
geestelijk leven.

21-7-2021

Voordat hij naar zijn Vader
terugkeerde, zei Jezus tot zijn



apostelen, Ik zend jullie wat mijn
Vader heeft beloofd. Jullie moeten in
de stad blijven totdat je wordt
toegerust met kracht van boven. (Luc
24:49). Dus de apostelen bleven in
Jeruzalem, wachtend op de belofte
van God. Eigenlijk was de belofte, het
geschenk, God zelf, de Heilige Geest.
Een paar dagen later, op het feest
van Pinksteren, ontvingen ze deze
gave en werden ze vervuld met Gods
genade. “De leerlingen die getuigen
waren geweest van de heerlijkheid
van de verrijzenis, ervaren nu de
kracht van de Heilige Geest en hun
verstand en hun hart openden zich
voor een nieuw licht.”[1] Diezelfde
dag begonnen ze moedig te preken,
en de H. Schrift vertelt ons dat
degenen die de woorden van Sint
Petrus aannamen, werden gedoopt
en op die dag sloten zich ongeveer
drieduizend mensen aan (Handelingen
2:41).



De heilige Jozefmaria herinnerde ons
er vaak aan dat de gave van de
Heilige Geest niet een herinnering uit
het verleden is, maar een altijd
aanwezige werkelijkheid. “Net zoals
de eersten die daarvoor op de dag
van Pinksteren naar Petrus kwamen,
zijn ook wij gedoopt. Door het
Doopsel heeft God, onze Vader,
bezitgenomen van ons leven, ons
ingelijfd in het leven van Christus en
ons de Heilige Geest gestuurd.”[2]
Eerst in het Doopsel, en daarna in het
Vormsel, hebben we de volheid van
Gods gave ontvangen: het leven van
de heilige Drie-eenheid.

Het ontdekken van de Parakleet

Gods gave, de verlossing die wij
ontvangen, is niet een ding, maar een
persoon. En zo is alle Christelijk
leven geboren vanuit een
persoonlijke relatie met de God die in
onze ziel komt rusten. Dit is een
bekende waarheid, de basis van het



geloofsleven. Desalniettemin kan het
ook iets zijn dat we nog moeten
ontdekken.

Een van degenen die het meest
bekend is met de geschriften van de
heilige Jozefmaria zegt: “In 1932 was
er bij de heilige Jozefmaria een
aanmerkelijke groei in de devotie tot
de Heilige Geest.”[3] Na maanden
van pogingen om dichter bij de H.
Geest te komen, ontving hij een
bijzonder licht, dat voor hem een
nieuw panorama opende, zoals we
kunnen zien in een aantekening die
hij die dag schreef:

“Octaaf van alle Heiligen – Dinsdag –
8 november 1932: Deze morgen, nog
geen uur geleden, openbaarde mijn
pater Sanchez mij ‘een andere
horizon’. Hij vertelde me: ‘Word
vrienden met de Heilige Geest.
Spreek niet: luister naar hem.’ En
terwijl ik bad op mijn weg naar huis
vanuit Leganitos, werd mijn gebed



zowel zacht als vervuld van licht. En
ik zag hoe mijn jeugdige leven mij de
Vader had leren liefhebben, door mij
ervan bewust te worden dat ik een
zoon van God was; dat ik, zelfs al
eerder, door Maria tot Jezus was
gekomen, die ik aanbid als een
vriend, als een broer, als zijn
minnaar, want dat is wat ik ben. Tot
nu toe wist ik dat de H. Geest in mijn
ziel huisde om deze te heiligen…
maar ik had de ware kern van zijn
aanwezigheid niet begrepen. Pater
Sanchez’ woorden waren wat ik
nodig had. Ik voel Liefde in mij, en ik
wil hem leren kennen, om zijn
vriend te worden, zijn
vertrouweling. Ik wil zijn werk van
poetsen, ontwortelen en opwekken
mogelijk maken. Ik weet niet hoe…
maar Hij zal me de kracht geven. Hij
zal alles doen, als ik hem dat wil
laten doen… en dat wil ik! Heilige
Gast, Meester, Licht, Gids, Liefde:
maak dat deze arme ezel u
verwelkomt en dat hij naar uw



lessen luistert, en dat hij in vlam
wordt gezet en u volgt en liefheeft.
Besluit: koester, ononderbroken als
het kan, vriendschap en een
liefdevolle, volgzame conversatie
met de Heilige Geest. Veni Sancte
Spiritus!”[4]

In deze aantekeningen vatte de
heilige Jozefmaria de geestelijke reis
samen waarop God hem had geleid:
de ontdekking van het goddelijk
kindschap, Maria’s voorspraak bij
Jezus, de schat van de vriendschap
van Christus … tot aan de
bewustwording van de aanwezigheid
van Gods Liefde binnen in hem.
Zoals hij vele jaren later schreef, er
komt een moment dat het hart “dan
behoefte heeft aan het
onderscheiden en aanbidden van
ieder van de drie goddelijke
Personen afzonderlijk. En de ziel
onderhoudt zich liefdevol met de
Vader en met de Zoon en met de
Heilige Geest. En zij onderwerpt zich



gemakkelijk aan de werking van de
levendmakende Parakleet die zich,
zonder dat wij het verdienen, aan
ons overlevert: zijn gaven en de
bovennatuurlijke deugden.”[5]

Dat de Heilige Geest in genade in
onze ziel aanwezig is was iets wat hij
al wist, maar hij had deze waarheid
nog niet in zijn volledige diepte
begrepen als een levende ervaring.
De woorden van zijn geestelijke
leidsman openden een nieuwe
horizon voor zijn ogen, niet alleen als
iets wat hij begreep, maar bovenal
als een levende werkelijkheid. “Ik voel
Liefde in mij.” In het zicht van deze
prachtige werkelijkheid, verlangde
hij er hartstochtelijk naar om er ten
volle op te antwoorden, om zichzelf
in dienst van de Liefde te plaatsen.
“Ik wil hem leren kennen, zijn vriend
worden, zijn vertrouweling. Ik wil
zijn werk verfijnen, ontwortelen en
opwekken mogelijk maken.” En bang
dat het hem niet zal lukken,



vertrouwt hij op de zekerheid dat het
God is die het zal doen, als hij het
Hem laat doen.

Het aanvaarden van de gave Gods

Het eerste wat opvalt in deze
“Horizon” die zich opende voor de
heilige Jozefmaria is dat God degene
is die handelt. Een paar weken later
inspireerde dat tot punt 57 in De
Weg: “Zoek dikwijls omgang met de
Heilige Geest, de Grote Onbekende.
Hij is het die jou moet heiligen.”[6]
Onze heiligheid is Gods werk, zelfs
terwijl God die ons heiligt vaak de
“Grote Onbekende” is.

In een wereld als de onze, waarin de
nadruk geheel ligt op menselijke
inspanningen en de resultaten van
onze eigen pogingen, realiseren we
ons niet altijd dat de verlossing die
we van God ontvangen uiteindelijk 
gratis is. In de woorden van de H.
Paulus: aan die genade dankt u uw
redding door het geloof (Ef 2:8). Zeker,



onze eigen inspanningen zijn
belangrijk, en de manier waarop we
leven doet er echt toe. Desondanks
begint alles wat we doen vanuit de
zekerheid dat “Christendom genade
is; het is het wonder van God die het
niet genoeg vindt om de wereld en de
mens te scheppen, maar die zichzelf
op hetzelfde niveau plaatst als het
schepsel dat hij heeft gemaakt.”[7] En
dit is iets wat iedereen persoonlijk
moet ontdekken. Zoals Paus
Franciscus graag benadrukt, moeten
wij erkennen dat “God er eerst is. Wij
gaan naar Hem op zoek, maar Hij
vindt ons eerst.”[8]

Uit deze ontdekking wordt “een
wezenlijk principe van de christelijke
levensvisie geboren: het primaat van
de genade.”[9] Met het verstrijken
van de jaren blijven de woorden
waarmee de H. Johannes Paulus II de
Kerk voorbereidde op het nieuwe
millennium volledig relevant. In het
bijzonder maakt hij ons waakzaam



tegen een verleiding die mogelijk ons
geestelijk leven en apostolische
zending ondermijnt: “denken dat de
resultaten afhangen van onze
vaardigheid om te handelen en te
plannen.”[10] Als ons innerlijk leven
minder diep gaat dan we willen of
ons apostolaat niet oplevert wat we
verwachten, kunnen we in de val
trappen, waardoor we gemakkelijk
kunnen denken dat de reden is dat
we niet genoeg ons best doen, of dat
we niet veeleisend genoeg zijn. Dit
kan een deel van het probleem zijn,
maar het is niet de enige reden. Wij
christenen weten dat het God is die
iets succesvol maakt. “Wat wij
apostolisch ondernemen, groeit niet
door menselijke pogingen, maar door
de adem van de Heilige Geest.”[11]

Hier hebben we te maken met een
andere manier van inzien dat ons
leven waarde heeft: niet door wat we
doen, evenmin verliest het leven
waarde door minder te doen of door



mislukkingen. Zo lang wij maar
terugkeren naar deze God van ons
die onder ons heeft willen leven.
“Leven volgens de Heilige Geest is
leven uit het geloof, de hoop en de
liefde. Dat wil zeggen dat we God
bezit van ons laten nemen, zodat Hij
ons hart radicaal kan veranderen en
het naar zijn maat kan maken.”[12]
Het authentieke startpunt voor een
christelijk leven, voor de goede
werken die onze Vader God wil (cf. Ef
2:10), is Gods geschenk dankbaar
aanvaarden en verwelkomen, wat
ons laat leven in de van hoop
vervulde zelfgave die het leven van
Gods kinderen kenmerkt.[13]

“Koester een liefhebbende,
volgzame conversatie met de
Heilige Geest”

De gave van God ontvangen is een
Persoon ontvangen, en zo kunnen we
het advies van pater Sanchez aan de
heilige Jozefmaria begrijpen: “Word



vrienden met de Heilige Geest.
Spreek niet: luister naar hem.”
Vriendschap is tussen personen, en
vriendschap groeit door dialoog.
Daarom nam de heilige Jozefmaria,
toen hij de persoonlijke
aanwezigheid van God in zijn hart
ontdekte, het bijzondere besluit: 
“Koester, ononderbroken als dat kan,
vriendschap en een liefhebbende,
volgzame conversatie met de Heilige
Geest.” Wij kunnen dat ook doen, om
naar Hem te luisteren.

Dit is een pad dat alle christenen
kunnen bewandelen: zichzelf
voortdurend te openen voor de
handelingen van de Helper, naar zijn
inspiratie te luisteren, en zichzelf te
laten leiden naar de volle waarheid
(Joh 16:13). Jezus had de twaalf
beloofd: Hij (de Heilige Geest) zal
jullie verder in alles onderrichten: Hij
zal jullie alles laten begrijpen wat Ik
jullie gezegd heb. (Joh 14:26). De
Heilige Geest is degene die ons in



staat stelt om te leven volgens Gods
bedoelingen, want Hij is het die wat
komen gaat aan jullie zal meedelen
(Joh 16:13).

De eerste christenen begrepen deze
werkelijkheid, en meer dan dat, zij
ervoeren het in hun levens. “Er is
bijna geen bladzijde in de
Handelingen van de apostelen waar
niet over Hem en zijn werking wordt
gesproken, waarmee Hij het leven en
het handelen van de vroegste
christelijke gemeenschap begeleidt
en bezielt.”[14] Zeker, allen die zich
laten leiden door de Geest van God,
zijn kinderen van God (Rom 8:14). En
we laten ons door hem leiden
evenzeer als we ons dag aan dag
oefenen in de “moeilijke discipline
van het luisteren”.[15] Vriendschap
met de Heilige Geest betekent
luisteren naar zijn stem, “die tot je
spreekt door de gebeurtenissen van
het dagelijks leven, door je vreugden
en verdriet, de mensen die je nabij



zijn, de stem van je geweten dat dorst
naar de waarheid, geluk, goedheid
en schoonheid.”[16]

In dit opzicht is er een interessante
passage in het recente boek van
interviews met Benedictus XVI. De
journalist vroeg hem of hij eenzame
uren ervoer toen hij zich van binnen
erg alleen voelde. “Zeker,”
antwoordde Benedictus XVI, “maar
omdat ik me zo verbonden voel met
de Heer, ben ik daarom nooit
helemaal alleen.” En meteen daarop
voegde hij toe, “Je weet gewoon, ik
ben niet degene die de dingen doet.
Ik zou het ook niet alleen kunnen
doen. Hij is voortdurend aanwezig.
Ik hoef alleen te luisteren en mezelf
voor Hem wijd openen.”[17] Het doel
van het delen van je hele leven met
God en in vriendschap met Hem
leven, is tegenwoordig zo
aantrekkelijk als het altijd is geweest.
Maar, vroeg de journalist, “Hoe moet
je luisteren en je wijd voor Hem



openen?” De emeritus paus lachte en
de journalist hield aan, “Hoe doe je
dat het beste?” En Benedictus
antwoordde, “Nou, ja, je vraagt
gewoon aan de Heer – U moet me nu
helpen! – en dan keer je je naar
binnen en blijft stil. Dan kun je
steeds opnieuw op de deur kloppen
met gebed, en op die manier doe je
het eigenlijk al.”[18]

Leren om zijn stem te herkennen

In ons gebedsleven, misschien niet
opzettelijk, kunnen we soms hopen
op iets buitengewoons dat
garandeert dat we spreken met God,
dat Hij naar ons luistert, dat Hij tot
ons praat. Maar in werkelijkheid is
het geestelijk leven meer een
alledaagse zaak. Eerder dan zoeken
naar buitengewone genade, zouden
we “ontvankelijk moeten zijn voor
wat de goddelijke Geest in onze
omgeving en in onszelf
stimuleert.”[19] Want “Allen die zich



laten leiden door de Geest van God,
zijn kinderen van God” (Rom 8:14). De
Heilige Geest leidt ons gewoonlijk,
niet door specifieke instructies, maar
door ons licht en leiding op ons
dagelijks pad te geven. Op heel wat
verschillende manieren straalt Hij
licht op de kleine en grote
gebeurtenissen in ons leven. Wij zien
het ene detail na het andere op een
nieuwe, andere manier, met een licht
dat de betekenis laat zien van iets dat
voordien vervaagd en onzeker was.

Hoe komt dit licht tot ons? Op
duizend verschillende manieren:
door het lezen van de Schrift, de
teksten van de heiligen, of een boek
met geestelijke lezingen; door
onverwachte omstandigheden, door
een gesprek onder vrienden, of door
het lezen van een nieuwsartikel. Er
zijn talloze specifieke momenten
waarin de Heilige Geest ons iets kan
suggereren. Maar Hij gaat uit van
ons begrip en onze vrijheid om aan



zijn suggesties vorm te geven. Het is
goed om deze ingevingen in ons
gebed op te nemen; om langzaam
over ze te mediteren, dag na dag; om
te pauzeren in ons gebed en aan
onze Heer te vragen, “Dit wat mij
zorgen baart, dit wat gebeurd is, wat
wilt U mij er hier over vertellen? Wat
betekent het voor mijn leven?”

Tijdens dit geduldig luisteren is het
goed om te bedenken dat de stem
van de Heilige Geest ons hart kan
bereiken vermengd met andere, heel
verschillende dingen: ons egoïsme,
onze voorkeuren, verleidingen van
de duivel… Hoe moeten wij
herkennen wat er van de Heilige
Geest kom? Hierbij, als bij zovele
andere dingen, zijn er geen harde en
vaste regels, maar er zijn tekenen die
ons kunnen helpen om zijn
aanwezigheid te onderscheiden. Ten
eerste moeten we bedenken dat God
zichzelf niet tegenspreekt; Hij zal ons
nooit vragen om iets wat tegen Jezus’



leer ingaat, zoals in de Heilige Schrift
staat en door de Kerk wordt
onderwezen. Noch zal Hij iets
aanraden wat tegen onze roeping
ingaat. Ten tweede moeten we
overdenken wat de inspiratie
inhoudt. Een boom kent men aan
zijn vruchten (cf. Mt 7:16-20); en
zoals St. Paulus zei, “de vrucht van de
Geest is liefde, vreugde, vrede, geduld,
vriendelijkheid, goedheid, vertrouwen,
zachtmoedigheid,
zelfbeheersing.” (Gal 5:22-23).

De spirituele traditie van de Kerk is
standvastig geweest in haar leer dat
“de Geest van God feilloos vrede in
onze ziel opwekt, en de duivel
zonder twijfel spanning
veroorzaakt.”[20] In de loop van de
dag kunnen zich vele “goede
gedachten” aan ons voordoen:
gedachten van dienstbaarheid, van
zorg voor anderen, van hen
vergeving schenken. Vaak komen
deze goede gedachten niet van



onszelf, maar van de Heilige Geest in
ons hart. Handelen naar deze
inspiratie van de Helper zal ons
vervullen met gaudium cum pace,
met vreugde vergezeld van vrede.

Vandaar dat wij voeding moeten
geven aan een kalme volgzaamheid
aan de Helper, met behulp van
geestelijke leiding. Het is van
betekenis dat deze nieuwe horizon
werd geopend aan de heilige
Jozefmaria juist in de context van
geestelijke leiding. Het advies dat hij
ontving – “luister naar Hem” – laat
ook het besef zien dat pater Sanchez
had van zijn zending als geestelijk
leider: het gemakkelijker maken voor
de Heilige Geest om aanzienlijk meer
te maken van het leiden van de ziel
van de heilige Jozefmaria, “voor zijn
werk van verfijning, ontworteling en
opwekking.” Dit is het werk van hen
die anderen begeleiden in hun
geestelijk leven: ze helpen om
zichzelf te leren kennen zodat ze



duidelijker kunnen onderscheiden
wat de Helper van ze zou kunnen
vragen. Op die manier leert iedere
ziel beetje bij beetje God te zien in
wat er gebeurt met hem en in
gebeurtenissen om hem heen.

Verankerd in Gods Liefde, met de
adem van de Heilige Geest

Sinds de Hemelvaart van onze Heer
en de neerdaling van de Heilige
Geest met Pinksteren leven we in
tijden van zending. Christus zelf
heeft ons de taak gegeven om
verlossing aan de hele wereld te
brengen. Paus Franciscus heeft vaak
over deze werkelijkheid gesproken,
over “hoe God degenen die in Hem
geloven uitdaagt ‘om erop uit te
gaan’,”[21] en erop gewezen dat,
samen met deze zending, onze Heer
ons de kracht heeft gegeven om deze
tot een goed einde te brengen.
Sterker nog, deze dynamiek “is niet
een strategie, maar de werkelijke



kracht van de Heilige Geest,
ongeschapen Liefde.”[22]

In zijn catechese over de hoop, heeft
Paus Franciscus ons herinnerd aan
het belang van het ons laten leiden
door de Heilige Geest en hij
gebruikte daarbij een door de
kerkvaders veel geliefd beeld. “De
brief aan de Hebreeën vergelijkt
hoop met een anker (cf. 6:18-19); en
we kunnen aan dit beeld dat van een
zeil toevoegen. Als het anker datgene
is wat aan de boot zijn stabiliteit
geeft en het ‘verankerd’ houdt te
midden van de woelingen van de
zee, is het zeil daarentegen datgene
wat het doet bewegen en voortgaan
over de wateren. Hoop is werkelijk
als een zeil; het verzamelt de wind
van de Heilige Geest en vormt deze
om tot een drijvende kracht die de
boot voortstuwt, naar gelang men wil
naar de zee of naar de kust.”[23] Het
verankerd zijn in de diepten van
Gods Liefde geeft ons zekerheid;



terwijl het volgzaam zijn aan de
Heilige Geest ons voorwaarts laat
gaan met de kracht van God en in de
richting die Hij wenst. Zoals de
heilige Jozefmaria benadrukt: “Je
moet vliegen zonder op iets van hier
beneden te steunen, gedragen door
de stem en de ademtocht van de
Heilige Geest.”[24] Daarom zien wij
waarom “de Kerk niet zonder de
longen van het gebed kan.”[25]
Recente pausen hebben ons er vaak
aan herinnerd dat, als we de zending
willen vervullen die Christus ons
heeft toevertrouwd, met dezelfde
Geest die Hem dreef, er geen andere
weg is dan door het gebed – in
samenspraak met de Helper, zonder
ophouden en met vertrouwen.

Zo zullen we de horizon van de
levende aanwezigheid van God in
onze harten ontdekken, en uitvaren
naar het diepe, geleid door de
liefdevolle steun van de Heilige Geest
- licht, vuur, stormwind – die de vlam



aansteekt en doet branden om
haarden van liefde te ontsteken.”[26]

[1] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 127.

[2] Christus komt langs, nr. 128.

[3] Pedro Rodriguez, Critical-
Historical Edition of The Way,
commentaar bij punt nr. 57; pp.
251-2.

[4] Ibidem.

[5] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 306.

[6] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 57.

[7] H. Johannes Paulus II, Novo
Millennio Ineunte,nr. 40.

[8] Geciteerd in S. Rubin en F.
Ambrogetti, El Papa Francisco:



Conversaciones con Jorge Bergoglio,
Barcelona 2013, p. 48.

[9] H. Johannes Paulus II, Novo
Millennio Ineunte, nr. 38.

[10] Ibidem

[11] H Jozefmaria, Gesprekken, nr. 40.

[12] Christus komt langs, nr. 134.

[13] Zie Fernando Ocáriz, Pastorale
brief 14 februari 2017, nr. 8.

[14] Christus komt langs, nr. 127.

[15] H. Johannes Paulus II,
Toespraak, 5 juni 2004.

[16] Ibidem.

[17] Paus Benedictus XVI met Peter
Seewald, Last Testimony: In His Own
Words, 2016, pp. 234-5.

[18] Ibidem.

[19] Christus komt langs, nr. 130.



[20] Jacques Philippe, In the School of
the Holy Spirit, Scepter, New York,
2007, p. 52.

[21] Paus Franciscus, Apost. Ex. 
Evangelii Gaudium (24 November
2013), nr. 20.

[22] Fernando Ocáriz, Pastorale brief
14 februari 2017.

[23] Paus Franciscus, Algemene
audiëntie, 31 mei 2017.

[24] De Smidse, nr. 994.

[25] Paus Franciscus, Evangelii
Gaudium, nr. 262.

[26] Vrienden van God, nr. 244.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/nieuwe-horizonten-iv-spreek-

niet-luister-naar-hem/ (22-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/nieuwe-horizonten-iv-spreek-niet-luister-naar-hem/
https://opusdei.org/nl-nl/article/nieuwe-horizonten-iv-spreek-niet-luister-naar-hem/
https://opusdei.org/nl-nl/article/nieuwe-horizonten-iv-spreek-niet-luister-naar-hem/

	Nieuwe horizonten (IV): “Spreek niet: luister naar Hem”

