
opusdei.org

"Na veertig dagen en
veertig nachten
vasten kreeg Hij
tenslotte honger."

Benedictus XVI roept in
herinnering dat Jezus veertig
dagen vastte in de woestijn
vóór Hij zijn openbaar leven
begon. Vervolgens gaat hij in op
de vraag “welke waarde en
betekenis het heeft zich iets te
ontzeggen dat op zich goed en
nuttig is”.

13-3-2009



Dierbare broeders en zusters! 1. Aan
het begin van de Veertigdagentijd,
die een weg van verdiepte geestelijke
activiteit is, beveelt de liturgie ons
opnieuw drie boetepraktijken aan,
die in de bijbelse en christelijke
traditie zeer belangrijk zijn – gebed,
aalmoezen geven en vasten. Ze
dienen als innerlijke voorbereiding,
opdat we het Paasfeest beter kunnen
vieren en zo de macht van God
ervaren kunnen. Deze macht, zo zal
ons opnieuw tijdens de Paaswake
worden verkondigd, “verjaagt de
zonden en vergeeft de schulden; de
gevallenen richt zij op, de
bedroefden maakt zij blij; zij verdrijft
de haat, brengt vrede en doet de
machtigen buigen” (Paasjubelzang).
In mijn boodschap voor de
Veertigdagentijd van dit jaar wil ik in
het bijzonder stilstaan bij de waarde
en de betekenis van het vasten. De
boetetijd voor Pasen roept de veertig
dagen in herinnering toen de Heer
vastte in de woestijn, voor het begin



van Zijn openbaar leven. In het
evangelie lezen we: “Daarna werd
Jezus door de Geest naar de woestijn
gevoerd om door de duivel op de
proef gesteld te worden. Nadat Hij
veertig dagen en veertig nachten had
gevast, kreeg Hij honger” (Mt. 4, 1-2).
Evenals Mozes voor het ontvangen
van de stenen tafelen met de Wet
(vgl. Ex. 34, 28) en Elia voor de
ontmoeting met de Heer op de berg
Horeb (vgl. 1 Kon. 19, 8), zo bereidde
ook Jezus zich, door gebed en vasten,
voor op Zijn zending, aan het begin
waarvan een hevige strijd met de
verleider plaats vindt.

2. We kunnen ons afvragen welke
waarde en betekenis het voor ons
christenen heeft zich iets te
ontzeggen dat op zich goed is en
nuttig voor het instandhouden van
ons lichaam. De heilige Schrift en de
hele christelijke traditie leren dat
vasten een grote hulp is om de
zonde, en datgene wat ertoe leidt, te



vermijden. Daarom komt in de
heilsgeschiedenis de oproep tot
vasten redelijk vaak voor. Reeds in
de eerste hoofdstukken van de Bijbel
verbiedt de Heer de mens van de
verboden vrucht te eten: “Van al de
bomen in de tuin moogt ge vrij eten,
maar van de boom van de kennis van
goed en kwaad moogt ge niet eten,
want op de dag dat gij daarvan eet,
moet ge sterven” (Gen. 2, 16-17). In
een commentaar op het goddelijk
gebod schrijft de heilige Basilius:
“Het eerste gebod tot vasten werd in
het paradijs uitgevaardigd” en “in die
zin ontving Adam het eerste
gebod” (vgl. H. Basilius van Caesarea,
Homilie over het vasten, Sermo de
ieiunio. PG 31, 163, 98). Daar wij allen
gebukt gaan onder de zonde en de
gevolgen ervan, wordt ons het vasten
aanbevolen als een middel om
opnieuw vriendschap met de Heer te
sluiten. Dat deed Ezra voor zijn
terugkeer uit de ballingschap naar
het Beloofde Land, toen hij het



verzamelde volk opriep tot vasten
om, zo zei hij, “ons te vernederen
voor onze God’ (Ez. 8, 21). De
Almachtige verhoorde hun gebed en
verzekerde hen van Zijn erbarmen
en Zijn bescherming. Zo handelden
ook de inwoners van Ninive, die
luisterden naar Jona’s oproep tot
bekering en als teken van hun
oprechtheid een vasten uitriepen.
Hoopvol zeiden ze: “Wie weet of God
dan niet terugkomt op Zijn besluit en
daar spijt van krijgt; wie weet of Hij
niet terugkomt op Zijn vlammende
toorn, zodat wij niet te gronde
gaan” (Jon. 3, 9). Ook toen zag God
wat ze deden en spaarde hen.

3. In het Nieuwe Testament
verduidelijkt Jezus de diepe zin van
het vasten: Hij hekelt de Farizeeën
die de voorschriften van de wet tot in
alle details onderhielden, terwijl hun
hart ver van God was. Zoals de
goddelijke Meester elders leert,
bestaat het ware vasten er eerder in



de wil van de hemelse Vader te doen,
“die in het verborgene ziet” en het
“vergelden” zal (Mt. 6, 18). Jezus Zelf
getuigt hiervan tegenover de satan
aan het einde van de veertig dagen in
de woestijn: “Niet van brood alleen
leeft de mens, maar van alles wat uit
de mond van God voortkomt” (Mt. 4,
4). Het ware vasten is derhalve
gericht op het eten van het “ware
voedsel”, namelijk: de wil van de
Vader doen (vgl. Joh. 4, 34). Terwijl
dus Adam eens Gods gebod niet te
eten “van de boom van de kennis van
goed en kwaad” overtrad,
onderwerpt nu de gelovige zich door
te vasten deemoedig aan God, omdat
hij vertrouwt op Zijn goedheid en
barmhartigheid.

4. In de eerste christelijke gemeente
was vasten een vanzelfsprekendheid
(vgl. Hand. 13, 3; Hand. 14, 22; Hand.
27, 21; 2 Kor. 6, 5). Ook de kerkvaders
spreken over het effect van vasten:
het houdt de zonde in toom,



onderdrukt de begeerten van de
“oude Adam” en opent voor God de
weg naar het hart van de gelovige.
De heilige Petrus Chrysologus
schrijft: “De ziel van het gebed is het
vasten, het leven van het vasten is de
barmhartigheid (...). Wie bidt, moet
dus ook vasten; wie vast, moet de
barmhartigheid beoefenen; wie zelf
gehoord wil worden, moet naar de
smekende luisteren; wie zijn oor niet
sluit voor de smekende, die vindt
gehoor bij God” (H. Petrus
Chrysologus, Sermones. 43: PL 52,
320, 332).

5. In onze dagen lijkt het vasten aan
geestelijke betekenis verloren te
hebben; in een cultuur die
gekenmerkt wordt door het najagen
van materiële welvaart wordt er
eerder waarde aan toegekend als
therapeutische maatregel ten
behoeve van het lichaam. Vasten is
zeker goed voor de lichamelijke
gezondheid; voor de gelovigen is het



echter op de eerste plaats een
“therapie” om alles te genezen dat
hen verhindert Gods wil te
aanvaarden. In de Apostolische
Constitutie Paenitemini van 1966
deelde de Dienaar Gods Paulus VI het
vasten in bij de roeping van iedere
Christen, de roeping die erin bestaat
“niet meer voor zichzelf (te) leven,
maar voor Hem die hem heeft
liefgehad en Zichzelf voor hem heeft
overgeleverd, evenals (...) voor de
broeders en zusters” (vgl. Paus
Paulus VI, Apostolische Constitutie,
Over de hernieuwing van de
kerkelijke boetepraktijk, Paenitemini
(17 feb 1966). hfdst. 1). De
Veertigdagentijd zou een passende
gelegenheid kunnen zijn de normen
van de genoemde Constitutie weer op
te pakken en zo de ware en blijvende
betekenis van deze oude
boetepraktijk weer op waarde te
schatten. Die kan ons helpen onze
zelfzucht te beteugelen en ons hart te
openen voor de liefde tot God en de



naaste, voor het eerste en
voornaamste Gebod van de nieuwe
Wet, de samenvatting van het hele
evangelie (Mt. 22, 34-40).Bovendien
draagt de vastberaden vastenpraktijk
ertoe bij lichaam en ziel van de mens
tot meer eenheid te brengen, de
zonde te vermijden en te groeien in
vertrouwelijkheid met God. De
heilige Augustinus, die zijn slechte
neigingen maar al te goed kende en
ernaar verlangde dat “dat vreemd
gekronkelde, alleringewikkeldste
kluwen” ontward zou worden (H.
Augustinus, Belijdenissen, 
Confessiones. II, 10.18), schreef in zijn
verhandeling over het belang van het
vasten (H. Augustinus, De utilitate
ieiunii): “Zeker, ik kastijd mijzelf,
opdat Hij mij moge sparen; ik leg
mijzelf boetedoeningen op, opdat ik
Hem, de Almachtige, vreugde mag
bereiden” (H. Augustinus, De utilitate
ieiunii. Sermones 400, 3,3: PL 40, 708).
Afzien van stoffelijke spijs, die het
lichaam voedt, bevordert de



innerlijke bereidheid naar Christus
te luisteren en zich te verzadigen met
Zijn reddend woord. Ons vasten en
gebed stellen Hem in staat de
dieperliggende honger te stillen, die
wij in ons diepste innerlijk ervaren:
de honger en dorst naar God.

6. Tegelijk laat vasten ons iets
ervaren van de situatie waarin veel
van onze broeders en zusters, leven.
In zijn eerste Brief vermaant de
heilige apostel Johannes: “Hoe kan de
goddelijke liefde blijven in een mens
die geld genoeg heeft, en toch zijn
hart sluit voor de nood van zijn
broeder?” (1 Joh. 3, 17). Vrijwillig
vasten helpt ons de barmhartige
Samaritaan na te volgen, die zich
voorover buigt en zich om de
noodlijdende broeder bekommert
(vgl. Paus Benedictus XVI, Encycliek,
God is Liefde, Deus Caritas Est (25
dec 2005), 15). Vrijwillige onthouding
tot heil van anderen laat zien dat de
behoeftige naaste geen vreemde voor



ons is. Om de gevoeligheid en zorg
voor onze broeders en zusters
levendig te houden, moedig ik de
parochies en iedere gemeenschap
aan tijdens de boetetijd voor Pasen
persoonlijk en gemeenschappelijk
vasten vaker in praktijk te brengen
en zich tegelijkertijd toe te leggen op
het luisteren naar Gods Woord, het
gebed en het geven van aalmoezen.
Dat is vanaf het begin de levensstijl
geweest van de christelijke
gemeenschap, waarin bijzondere
collectes werden gehouden (vgl. 2
Kor. 8-9; Rom. 15, 25-27), en de
gelovigen aangespoord werden aan
de armen te geven wat zij dankzij het
vasten opzij hadden gelegd (vgl.
Apostolische Vader, Didascalia
Apostolorum. V, 20,18). Ook vandaag
de dag moet deze praktijk opnieuw
ontdekt en bevorderd worden,
vooral in de Veertigdagentijd.

7. Het voorafgaande moet
overtuigend zijn: vasten is een



belangrijke vorm van ascese, een
geestelijk wapen in de strijd tegen
iedere mogelijke ongeordende
gehechtheid aan onszelf. Vrijwillig
afzien van het genot van voedsel en
andere materiële goederen, helpt de
leerling van Christus het verlangen
van de door de erfzonde verzwakte
natuur in toom te houden, waarvan
de negatieve effecten de gehele mens
treffen. Een oude liturgische hymne
van de Veertigdagentijd vermaant
ons:

“Utamur ergo parcius,

verbis cibis et potibus,

somno, iocis et arctius

perstemus in custodia

Laat ons nu sober zijn in spijs,

in drank, in ’t spreken en in rust.

Laat ons nu waken voor de Heer.”



8. Dierbare broeders en zusters, juist
beschouwd wil het vasten – zoals de
Dienaar Gods paus Johannes Paulus
II schreef – uiteindelijk iedereen
helpen zichzelf tot een gave aan God
te maken (vgl. Paus Johannes Paulus
II, Encycliek, Over kerkelijke
moraalleer, Veritatis Splendor (6 aug
1993), 21). Moge de boetetijd voor
Pasen daarom in ieder gezin en in
iedere christelijke gemeenschap
gebruikt worden om alles te
vermijden wat de geest afleidt en
alles te bevorderen wat de ziel voedt
en haar opent voor de liefde tot God
en tot de naaste. Ik denk hierbij in
het bijzonder aan meer toeleg op het
bidden, op de lectio divina, het
ontvangen van het Sacrament van
Boete en Verzoening en het
meevieren van de Eucharistie, op de
eerste plaats de Zondagsmis. Dat is
de waarachtige innerlijke houding
om de boetetijd voor Pasen te
beginnen. De heilige Maagd Maria
moge ons als Causa nostræ lætitiæ –



oorzaak van onze blijdschap –
begeleiden en ons bijstaan in onze
strijd met de zonde, opdat ons hart
steeds meer een “levend tabernakel
van God” mag worden. Met deze
wens verzeker ik u van mijn gebed,
opdat alle gelovigen en iedere
kerkelijke gemeenschap met vrucht
de weg van de Veertigdagentijd mag
gaan en ik geef u allen van ganser
harte mijn apostolische zegen.

Uit het Vaticaan, 11 december 2008
Benedictus PP. XVI © 2009, Libreria
Editrice Vaticana.

Overgenomen van Rkdocumenten.nl

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/na-veertig-dagen-en-veertig-

nachten-vasten-kreeg-hij-tenslotte-
honger/ (22-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/na-veertig-dagen-en-veertig-nachten-vasten-kreeg-hij-tenslotte-honger/
https://opusdei.org/nl-nl/article/na-veertig-dagen-en-veertig-nachten-vasten-kreeg-hij-tenslotte-honger/
https://opusdei.org/nl-nl/article/na-veertig-dagen-en-veertig-nachten-vasten-kreeg-hij-tenslotte-honger/
https://opusdei.org/nl-nl/article/na-veertig-dagen-en-veertig-nachten-vasten-kreeg-hij-tenslotte-honger/

	"Na veertig dagen en veertig nachten vasten kreeg Hij tenslotte honger."

