opusdei.org

Meditatie van de
Prelaat III: Christus,
spiegel van onze
kwetsbaarheid

Derde fragment, een meditatie
van Prelaat Fernando Ocariz,
over de Passie van de Heer. In
dit deel reflecteert hij op de
gemartelde Christus, "Ecce
Homo", die kwetsbaar lijkt voor
de mens.

9-4-2020

De liturgie van Goede Vrijdag plaatst
ons direct tegenover het grote



mysterie van het Kruis van Jezus
Christus.

In het evangelie beschouwen we de
Heer in de Hof van Olijven,
gevangengenomen door een afdeling
soldaten onder leiding van Judas; we
zien Hem voor de hogepriester
Kajafas geleid worden en nadat Hij is
ondervraagd, onrechtvaardig een
klap in het gezicht ontvangen.

Daarna schreeuwt het volk in het
bijzijn van Pilatus: “Kruisig Hem,
kruisig Hem!” (Joh 19,6). En
vervolgens wordt Jezus gegeseld en
met doornen gekroond.

In de morgen van Goede Vrijdag
toonde Pilatus Christus, gefolterd en
vernederd, aan het volk, terwijl hij
zei: Ecce homo “zie hier de

mens” (Joh 19,5). Een paar uur later
zou Hij gekruisigd worden.

Op een beroemd schilderij van
Titiaan — het Ecce Homo - is Jezus te



zien, als mens kapotgemaakt, maar
desondanks doorstraald van zijn
Godheid en van schoonheid. God
heeft zich ook in de kwetsbaarheid
willen laten zien.

Ecce Homo - Titiaan

In het lijden en misschien in de
duisternis van zo velen die lijden in
de wereld (nu ook vanwege de
pandemie van het coronavirus)
kunnen wij de gegeselde en met
doornen gekroonde Christus zien.

De heilige Johannes Paulus II
beschouwde Hem als volgt: “Hij is de
mens, de hele mens, iedere mens in
zijn unieke en onherhaalbare wezen,
geschapen en verlost door God. (...)
Ecce Homo...!” (Zie hier de Mens...]).

Het is waar, dat wij met elkaar lijden,
en er zijn zo veel bewijzen van
solidariteit die dat laten zien, maar
in laatste instantie ervaart iedereen
de smart alleen met God.



De eenzaamheid van Jezus die het
volk wordt getoond, herinnert aan de
zieken die door het isolement van
deze dagen sterven zonder afscheid
van hun familie te kunnen nemen en
aan anderen die de ziekte in hun
eentje doormaken. Jezus voelde met
het volk véor zich ook de
eenzaambheid. Zijn schreeuw aan het
Kruis “waarom hebt Gij Mijj
verlaten?” begon misschien al in de
serene stilte van het Ecce Homo (Zie
hier de Mens).

Christus die door Pilatus aan het volk
wordt getoond is ook een icoon van
de mishandelde menselijke
waardigheid. God is op een
mysterieuze manier aanwezig in het
lijden van elke persoon. In de
onschuldige die lijdt door
natuurrampen of door menselijk
onrecht, maar ook wanneer wij zelf
de oorzaak zijn van ons lijden,
voornamelijk door onze zonden.
Laten we God vragen ons te helpen,



ons te redden. Hij neemt alle
gevolgen van de zonden der mensen
op zich. Hij is onze hoop.

Jezus, gewond en zachtmoedig, is ook
als het ware een spiegel waarin wij
naar onszelf kijken. De God die liefde
is toont zich in de wonden van de
lijdende Christus.

Een bijzondere aanwezigheid van
God is er ook bij degene die zich
onbaatzuchtig aan de anderen geeft,
want “waar liefdadigheid en liefde is,
daar is God”: Ubi caritas et amor,
Deus ibi est! (‘'Waar barmhartigheid
en liefde heerst, daar is God'). We
hebben zo veel mannen en vrouwen
gezien die als die goede Samaritanen
zijn, afbeeldingen van Jezus, in de
ziekenhuizen, in de verpleeghuizen,
in de gezinnen. We ondervinden dat
het individualisme en het alleen
maar nuttig zijn, niet het laatste
woord hebben. In een samenleving
die ogenschijnlijk zelfvoorzienend is,



klopt de Geest van God in het hart
van veel personen. Op de een of
andere manier is God altijd in de
geschiedenis aanwezig en maakt
haar opnieuw met liefde vruchtbaar.

Het beeld van de Ecce Homo kan ons
ook helpen beter te beseffen dat wij
breekbaar zijn en vaak weerloos
tegenover veel gebeurtenissen, zoals
de Paus ons — vanaf dat lege Sint
Pietersplein — heeft herinnerd toen
hij sprak over die storm die onze
kwetsbaarheid aan het licht brengt.
Het erkennen van deze waarheid
over onszelf kan ons helpen onze
relatie met God en met de anderen
opnieuw vorm te geven.

Het evangelie gaat verder: Jezus
neemt het Kruis op zich, wordt van
zijn klederen beroofd en,
ogenschijnlijk, ook van zijn
waardigheid. Op het moment van de
kruisiging roept de Heer die
woorden van een psalm: “Mijn God,



mijn God, waarom hebt Gij Mijj
verlaten?” (Mt 27,46).

Waarom al dit lijden? Waarom het
Kruis?

Hoewel wij het niet helemaal kunnen
begrijpen, onthult de kruisiging ons
dat daar waar er slechts zwakheid
lijkt te zijn, God zijn onbeperkte
macht toont; waar we mislukking
zien, nederlaag, onbegrip en haat,
precies daar onthult Jezus ons de
grote kracht van God: om het Kruis te
maken tot een uitdrukking van
Liefde en Overwinning.

In de brief aan de Hebreeén lezen we
dat we aan het hout “de troon van de
genade vinden om barmhartigheid te
verkrijgen” (Hebr. 4,16).

Dit heeft een van de terechtgestelden
die naast Christus op Golgotha
hingen beleefd: De ‘goede
moordenaar’ ondervindt hoe het
Kruis van Jezus de plaats wordt waar



hij zich vergeven en bemind weet:
“Heden zult gij met Mjj zijn in het
paradijs”, zegt de Heer hem (Lc
23,43). Aan het Kruis horen we het
woord ‘paradijs’ uitspreken.

Kruis en paradijs. Van een
instrument van marteling, van
geweld en minachting wordt het
Kruis middel tot redding, symbool
van hoop; het is de uiting geworden
van de oneindige en barmhartige
liefde van God. De heilige Jozefmaria
legt uit dat we zien hoe Jezus op de
weg naar het Kruis “zich overlevert
aan de dood in de volle vrijheid van
de Liefde”. Naar de Gekruisigde
kijken is onze hoop overwegen.

Ook wij kunnen dat overdenken,
wanneer we een kruisbeeld in onze
handen nemen om eenvoudigweg
naar de Heer te kijken. Paus
Franciscus heeft ons uitgenodigd
“ons door Hem te laten bekijken op
het moment waarop Hij zijn leven



voor ons geeft en ons naar zich toe
trekt. Het kruisbeeld spreekt ons niet
over mislukking, nederlaag;
paradoxaal genoeg spreekt het ons
over een dood die leven is, die leven
voortbrengt, want Hij is de
vleesgeworden Liefde van God, en de
Liefde sterft niet, meer nog, hij
overwint het kwaad en de dood. Wie
zich door de gekruisigde Jezus laat
bekijken wordt herschapen, wordt
een ‘nieuw schepsel’”.

Hoeveel hoop kan het kijken naar het
kruisbeeld ons in deze momenten
geven! Het kan het kruisbeeld zijn
dat we in onze kamer hebben of
elders in huis. Er in stilte bij blijven
staan, Hem onze innerlijke wonden,
onze uitputting, onze zorgen laten
zien en alles in zijn handen leggen.

Zo zullen wij de omvormende Kkracht
van Gods Liefde ervaren, die in het
Kruis het zwakke omarmt en het met
hoop vervult. En we zullen ook zelf



een concreet teken van de liefde van
God worden: in onze gezinnen, in
onze vriendschappen, in iedere
omgeving waar we komen... Op elk
van deze ‘plaatsen’ kunnen we een
concreet teken van hoop zijn, als we
ons verenigen met Jezus aan het
Kruis en met Hem onze armen
openen voor de anderen.

Laten we op Goede Vrijdag in het
bijzonder dankbaar zijn voor de
goddelijke barmhartigheid die in het
sacrament van Boete en verzoening
tot ons komt. Juist in deze periode
van meer gebed en boetedoening, die
de Veertigdagentijd en de Goede
Week is, zijn veel mensen in de hele
wereld niet in staat om te gaan
biechten.

In deze zeer bijzondere
omstandigheid heeft de Paus ons een
paar dagen geleden aangeraden om
in praktijk te brengen wat de
Catechismus van de Katholieke Kerk



[1] zegt over de akten van berouw:
“Als je geen priester kunt vinden om
te gaan biechten, spreek dan met
God, die jouw Vader is, en vertel Hem
de waarheid: ‘Heer, ik heb dit
gedaan, dit, dit.... Vergeef me', en
vraag Hem uit heel je hart om
vergeving, met een oefening van
berouw, en beloof Hem: 'Ik zal later
biechten, maar vergeef me nu'.”

Op Goede Vrijdag richt de kerk haar
aandacht op het Lignum Crucis, het
hout van het Kruis. In de liturgie
bidden we:

“Vol eerbied, Christus, aanbidden wij
uw Kruis, en wij zingen de lof van uw
heilige verrijzenis. Want zie, door het
Kruis kwam er vreugde in heel de
schepping”.

Het Kruis straalt hoop uit voor de
hele wereld. Daar zien we de Heer
met zijn armen wijd open, klaar om
onze zwakheden op zich te nemen en



te genezen. En daar zien we ook de
allerheiligste Maagd Maria.

Na het Ecce Homo heeft Titiaan ‘de
Moeder van smarten met haar
handen open’ geschilderd. Jarenlang
hebben de twee schilderijen naast
elkaar aan dezelfde muur gehangen.
Wanneer het lijden in ons leven komt
zullen we, als we naar Jezus kijken
ons altijd ook vergezeld weten door
Maria. Aan haar vragen wij ons te
helpen dicht bij het Kruis te blijven,
om hoop te bieden aan de mensen
om ons heen.

[1] Nrs. 1451 en 1452.

Audiobestand van de meditatie in
het Spaans:




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/meditatie-van-de-prelaat-iii-
christus-spiegel-van-onze-
kwetsbaarheid/ (23-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/meditatie-van-de-prelaat-iii-christus-spiegel-van-onze-kwetsbaarheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/meditatie-van-de-prelaat-iii-christus-spiegel-van-onze-kwetsbaarheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/meditatie-van-de-prelaat-iii-christus-spiegel-van-onze-kwetsbaarheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/meditatie-van-de-prelaat-iii-christus-spiegel-van-onze-kwetsbaarheid/

	Meditatie van de Prelaat III: Christus, spiegel van onze kwetsbaarheid

