
opusdei.org

Kerk, Moderniteit en
Communicatie

Het Informatiebureau van het
Opus Dei organiseerde op 24
oktober 2008 een studiedag
voor perschefs van bisdommen
en hun medewerkers. Spreker
was prof.dr. Joaquin Navarro-
Valls, voormalig perschef van
het Vaticaan en woordvoerder
van Johannes Paulus II en
Benedictus XVI.

31-10-2008

Na een korte inleiding door kardinaal
Simonis begon dr. Navarro-Valls,



perschef van het Vaticaan van
1984-2006, zijn betoog over Kerk,
Moderniteit en Communicatie: Is
het mogelijk de christelijke
boodschap via de massamedia
over te brengen, gelet op de
semantiek en de aard van die
media? De volledige tekst kunt u
hieronder lezen.

Mieke Lamers (KRO) stelde in een
interview met Navarro-Valls de vraag
of hij van plan was een biografie van
Johannes Paulus II te schrijven. Hij
zei dat hij hier op dit moment nog
niet mee bezig is, maar dat hij zich
moreel verplicht voelt dat te doen.
“Er is veel over hem geschreven,
maar toch kennen we de echte
Johannes Paulus nog niet. Om een
boek te schrijven heb ik minstens 1,5
jaar nodig.” Ook benadrukte hij dat
hij niet de énige is die in staat is deze
authentieke visie van de paus te
geven.



Ik beschouw nu hoeveel ik zal
kunnen zeggen als eerste deel van
een ideeënuitwisseling die
vanmiddag zal worden voortgezet
met jullie vragen. Wat ik nu zal
kunnen zeggen heeft daarom
noodzakelijkerwijs een inleidend
karakter.

Een van de meest in het oog
springende eigenschappen van de
moderniteit is die bijzondere manier
van menselijke interactie die we
tegenwoordig de
‘communicatiemaatschappij’
noemen. Om deze realiteit te
definiëren zou je kunnen zeggen dat
vandaag de dag de maatschappij
wordt gerelateerd via
communicatiemiddelen, die worden
ondersteund door een economische
structuur, en die zijn gericht op een
stelselmatig verzenden, aanbieden
en uitwisselen van boodschappen
(informatie). Deze boodschappen
proberen, tenminste in potentie,



onze behoeften aan informatie,
cultuur en vermaak te bevredigen.
Het huwelijk tussen de
communicatieve structuur en het
economische ondernemerschap zijn
essentieel in een
communicatiemaatschappij.

Deze werkelijkheid laat zich goed
kwantificeren in aantallen
dagbladen per land en hun
lezersaantallen; aantallen
geproduceerde films en hun mate
van distributie; gemiddelde uren
televisie per dag per
leeftijdscategorie; reclame-uitgaven
per inwoner; enzovoorts. Internet
daarentegen, is een onzichtbare
maar tegelijkertijd overal aanwezige
werkelijkheid, waar er, bijvoorbeeld,
elke dag 100.000 ‘blogs’ bijkomen.

Van dit alles richten wij ons vandaag
niet op de technische of commerciële
aspecten, maar juist op de culturele
implicaties. We houden ons vandaag



concreet bezig met de vraag: “Op
welke wijze vormt de inhoud van de
communicatie mede het wereldbeeld?”

De krant is bijvoorbeeld een
belangrijke hoofdrolspeler in de
communicatiemaatschappij. Maar
een krant laat zich moeilijk
definiëren omdat hij verschillende
dingen vertegenwoordigt voor
verschillende mensen. Zoals Wolf
zegt, een krant is tegelijkertijd “een
universeel symbolisch voorwerp van
massale consumptie, een
technologische investering die
voortdurend groeit; een dagelijkse
persoonlijke ervaring; een forum
voor politieke discussie; een systeem
van culturele bemiddeling en sociaal
samenkomen; (en) een tijdverdrijf.”

En aan dit alles zou men kunnen
toevoegen dat een krant ook een 
voorstel (om) te leven is en, in het
algemeen, een interpretatie van de
werkelijkheid. Deze overweging zou



men niet alleen kunnen toepassen op
een krant maar ook op ieder radio- of
televisieprogramma en zelfs op
iedere website.

Wat ik in herinnering probeer te
brengen is dat in ieder commercieel
aanbod van informatie een
wezensfilosofie besloten ligt, een
manier om de wereld te zien, en dus
ook een ethiek en een antropologie
(mensbeeld). Als recentelijk gevolg
van het niet-aflatende aanbod van
boodschappen in onze maatschappij,
is ieder individu zeer vroeg in zijn
leven bekend met het gegeven dat de
interpretatie van de werkelijkheid
niet eenduidig is; dat het
wereldbeeld dat hij heeft gekregen
van zijn familie, school, en sociale
omgeving wedijvert met
wereldbeelden die de media
verschaffen. En dit gegeven, dat op
zich niet noodzakelijkerwijs negatief
is, stelt ons voor de vraag: “Welke



factoren bepalen vandaag de dag de
grondhouding van het individu.”

Op dit punt, dat behoort tot het
vakgebied der pedagogie, zal ik
slechts een ding zeggen. De factoren
die de grondhouding van de
persoonlijkheid bepalen (en hiervoor
wijs ik, bij voorbeeld, op het ethische
bewustzijn, en het besef op een
bepaalde manier te moeten zijn; de
radicale grondhouding – een
idealistisch of realistisch – ten
opzichte van de wereld de dingen en
medemensen; de waarneming van de
mens als persoon) zijn de familie, de
Kerk (ofwel de religies in geval van
een maatschappij met meerdere
religies) en de media. Maar zeker in
de genoemde volgorde. Het punt is
dat wanneer de familie het
bewustzijn van haar vormende
kracht verliest en de Kerk verliest de
vitaliteit in haar waarde systeem,
dan zullen de media de eerste



(belangrijkste) vormer worden van
die grondhouding.

In het uitdragen van de waarheid
van de verlossing heeft de Kerk zeker
haar eigen specifieke manier van
communiceren ontwikkeld. Met
andere woorden: De evangelisatie
heeft in de loop der geschiedenis niet
plaats gehad met middelen en
technieken die vergelijkbaar zijn met
die van de moderne sociale
communicatie. De Kerk
communiceert zichzelf door middel
van het gezin, de liturgie, de
catechese, de school en de katholieke
universiteiten, het enorme veld van
hulp- en welzijnswerk en, bovenal,
via de niet te classificeren interactie
als gevolg van het eenvoudigweg
samenleven van de christenen in het
sociale veld waarin eenieder zich
bevindt. Zo was het vroeger; zo is het
vandaag nog, en volgens mij zal het
in de toekomst zo blijven.



Hoe dan ook, de
overgecommuniceerde maatschappij
heeft nieuwe eigenschappen die de
missie der Kerk zelf beïnvloeden. De
maatschappij – en misschien juist
vooral de westerse – is vandaag de
dag een stuk complexer dan vroeger
omdat zij minder homogeen is.
Tegelijkertijd krijgen wij te maken
met axioma’s die voortkomen uit
zeer verschillende culturele
bronnen. Zeer vaak hebben de
religieuze waarden een
geldingskracht voor mensen
persoonlijk, maar zijn ze verdwenen
als maatschappelijke waarden.
Natuurlijk kan de postmetafysische
maatschappij niet borg staan voor de
historische en sociale legitimiteit van
christendom. Haar aannames,
onzeker en tegenstrijdig als ze vaak
zijn, zijn wezensvreemd aan iedere
normatieve stellingname die een
universele gelding pretendeert. In
deze realiteit vindt een samengaan
en uitwisseling plaats van zeer



verschillende en vaak zelfs
onverenigbare filosofische waarden.

Het zo ontstane culturele landschap
wordt voordurend weerkaatst en
versterkt door de communicatie-
industrie. De overdracht van
waarden door de Kerk via familie,
catechese, liturgie, educatieve
instellingen enzovoorts, weet zich
voortdurend in twijfel getrokken – en
soms zelfs vervangen – door de
media.

Hier kunnen we ook de snelheid in
de gegevensoverdracht door de
media tegenwoordig nog bij
betrekken. Jaren geleden al, bij mijn
werk in het Vaticaan, kreeg ik te
maken met het probleem dat de
informatie, documenten en de
uitspraken van de Heilige Vader de
katholieken wereldwijd – en de
katholieke hiërarchie – eerst
bereikten via de commentaren van
de pers, en pas enige tijd daarna in



de authentieke, integrale versie van
de Heilige Stoel.

Dit is de context waarin de
moderniteit zich uitdrukt. En dit is
ook het ecosysteem waarin de Kerk
zich vandaag bevindt.

Om volstrekt objectief te zijn is het
nodig om een gepaste beschouwing
te plaatsen. De Kerk voelt zich niet
ongemakkelijk in deze culturele en
mediacontext. De reden daarvoor is
dat juist zij zelf ook hand heeft gehad
in het scheppen van de beginselen
waarop de
communicatiemaatschappij is
gebaseerd. Feitelijk ontstaat en groeit
de journalistiek in een culturele
voedingsbodem die is gemaakt van
christelijke waarden. Een krachtige
maar bovenal vrije journalistiek, kan
alleen daar groeien, waar een
maatschappij het concept van de
menselijke persoon aanvaardt en
wat daaruit voortvloeit, te weten, de



menselijke waardigheid; de
verdraagzaamheid, de vrijheid en
het bestaan van mensenrechten met
universeel karakter. Deze concepten
– het lijkt me evident – zijn eigen aan
de christelijke traditie, die nooit in de
geschiedenis moeilijkheden heeft
gehad om ze te verkondigen en te
delen met andere culturele tradities.
Het is voldoende om vandaag op de
wereldkaart te kijken om te
bevestigen wat ik zeg.

Vanuit dit perspectief neem ik een
schijnbare paradox waar: In die
landen waar de religie het sociale en
politieke leven het meest bepaalt en
vorm geeft – bijvoorbeeld in
bepaalde landen die ik heb bezocht,
zoals Soedan, India, Indonesië et
cetera – verdwijnt diezelfde religie
als nieuwsitem, terwijl in de
zogenaamde geseculariseerde wereld
religieuze informatie – of althans dat
wat onder die noemer wordt



aangeboden – juist een steeds grotere
rol speelt.

Het is dus onvermijdelijk dat we ons
bezig gaan houden met de dialectiek
tussen Kerk en informatie. Het eerste
niveau van deze dialectiek ontstaat
wanneer de commerciële
communicatie zich niet interesseert
voor de Kerk en haar waarden, en de
kerkelijke organisatie geen interesse
heeft voor het fenomeen der
moderne communicatie. In dat geval
zou er – in theorie – spraken zijn van
een wederzijds negeren. Ik zeg “in
theorie,” want er zijn nu eenmaal
religieuze feiten waarvan de Kerk
hoofdrolspeelster is, die de media-
industrie moeilijk kan negeren. Zo
heb ik bijvoorbeeld, jaren lang, de
belangstelling van de publieke opinie
in de pontificaten van Johannes
Paulus II en van Benedictus XVI
ervaren. Ik kan zonder twijfel
verklaren dat mijn probleem in de
jaren dat ik het Persbureau met deze



twee pausen leidde, niet zozeer lag in
het opwekken van de publieke
belangstelling in de boodschap van
deze pausen – die was altijd heel
hoog – het was eerder moeilijk om
die belangstelling niet wegens gebrek
aan informatie teleur te stellen.

Welnu, als er geen intrinsieke
onverenigbaarheid bestaat tussen de
christelijke boodschap en de media-
industrie, en als er in de praktijk
geen sprake kan zijn van wederzijdse
onbekendheid, hoe kan dan de 
dialectiek Kerk /
communicatiemaatschappij gestalte
krijgen?

Dit vraagstuk is helemaal niet zo
eenvoudig en zou de beschouwing
van een groot aantal verschillende
aspecten vereisen. Op dit punt sta ik
alleen even stil bij een aspect dat hoe
dan ook een centrale plaats in neemt:
de context van deze dialectiek vereist
een beroepsmatige instelling. Hier



gaat het juist om het overdragen van
een boodschap met behulp van
middelen die een zeer ‘eigen’ en
exacte structurele en ideologische
karakteristieken hebben. En dat stelt
ons in de eerste plaats voor een
vraagstuk van technisch-
beroepsmatige aard.

De professionele maatstaven van
iedere communicatie zijn er in
essentie twee: de ene heeft te maken
metde inhoud van de boodschap, de
ander heeft te maken met het taal(-
gebruik) van de boodschap.

De opzet van de boodschap

Hier is de primaire en
onvermijdelijke vraag: Wat wordt er
gecommuniceerd?

Het eerste – en wellicht ook het enige
– probleem van de communicatie is
dat er iets over te brengen moet zijn.
Als men niets heeft te zeggen en tóch
probeert te communiceren, dan is er



geen sprake meer van journalistieke
communicatie: dan wordt er
propaganda gemaakt ofwel pseudo-
informatie. De voorbeelden hiervan
vullen de media

De eerste uitdaging voor iemand die
het geheel van menselijke en
christelijke waarden die de Kerk
uitdraagt overbrengt is, lijkt mij, zo
helder mogelijk te weten en te
definiëren wat het is dat hij wil
overbrengen. Sta mij toe dat ik een
voorbeeld noem dat ik mij herinner
van Johannes Paulus II. Bij een
bepaalde gelegenheid stelden
journalisten van de Britse BBC een
aantal vragen aan Johannes Paulus
II. Een van de vragen die ze de
Heilige Vader stelden was: “Zou u mij
in een paar woorden kunnen zeggen
wat ‘Katholieke Kerk’ betekent?” De
Paus antwoordde: “Ik heb niet veel
woorden nodig om te antwoorden. Ik
heb genoeg aan een woord:
Katholieke Kerk betekent Redding.”



In een enkel woord gaf de Paus een
meesterlijke synthese van de leer van
de Kerk.

Het is noodzakelijk om voortdurend
te reflecteren over welke realiteiten
men wil overbrengen. Tot een
moment waarop die zelfde
realiteiten helder zijn in de gedachte
van degene die communiceert en dus
het mistige gebied van de indrukken
en meningen hebben verlaten.

Volgens mij is het niet moeilijk om
die thema’s te herkennen waarvan
de Kerk de noodzaak voelt om ze te
integreren in het systeem van de
commerciële communicatie. Als
voorbeeld noem ik er enkele: de
waardigheid van de menselijke
persoon; de morele structuur van de
vrijheid; de integratie van de
menselijke seksualiteit in een
mensleer die niet uitsluitend speels is
maar die ook de liefde en de
voortplanting omvat; de persoonlijke



en maatschappelijke waarde van de
familie; de vrijheid om te denken,
spreken, communiceren en de eigen
religieuze overtuigingen te belijden.
De maatschappelijke
verantwoordelijkheid van het
particulier bezit; het heilige karakter
van het leven; de transcendente
openheid van het menselijk wezen.

Maar het is nodig om hierover na te
denken, want het is dikwijls niet
genoeg om de waarden over te
dragen als formuleringen van een
catechismus die uitgaat van geloof. Ik
heb vaak stil gestaan bij een zin die
Johannes Paulus II graag opperde:
“Een geloof – zei hij – dat geen
ontwikkeling doormaakt is een
geloof dat niet helemaal is
aangenomen, niet helemaal
overdacht en niet trouwhartig is
doorleefd.” Ik denk dat hij hiermee
wilde zeggen dat de inhoud van het
geloof niet het eindpunt is van het
menselijk denken, maar het begin



van een geloven dat het menselijk
denken verruimt. Ik zie ook in
Benedictus XVI deze spanning als hij
spreekt over een “gedacht geloof”
wat van zijn leer een prachtige
pastorale van de intelligentie maakt.

Samenvattend zou ik zeggen dat de
fundamenten van een geslaagde
communicatie alleen worden gelegd
wanneer men het idee dat men wil
communiceren heel helder heeft.

Het taalgebruik

Het tweede aspect waarmee men in
de communicatie rekening moet
houden heeft, zoals ik eerder zei,
betrekking op het taalgebruik.

Er zijn mensen die stellen dat de
religieuze boodschap niet kan
worden uitgedragen via de moderne
commerciële middelen. En wel
vanwege een semantische
incompatibiliteit met deze middelen.
Ik heb respect voor deze mening,



maar deel haar niet. En niet omdat ik
haar a priori van de hand wijs, maar
juist omdat de ervaring van deze
afgelopen jaren mij heeft overtuigd
van het tegendeel.

Er bestaat een axioma met
betrekking tot de communicatie
volgens welk er altijd een zekere
verwantschap moet bestaan tussen
het communicatiemedium en de
gecommuniceerde boodschap. Ieder
communicatie medium – de krant, de
radio, de televisie, een blog op
internet, een sms per mobiele
telefoon, et cetera – biedt bepaalde
semantische mogelijkheden en heeft
ook zekere semantische
beperkingen. Dit is al in de vroege
jaren zestig uitgedacht door Marshal
McLuhan en het is bevestigd in een
heel veel gevallen.

Godsdienstige doctrines zijn altijd
kenbaar gemaakt met een heel
nauwkeurig taalgebruik, vol nuances



en op technische manier in context
geplaatst. En dit is niet vreemd: dat
gebeurt altijd zo wanneer iets
uitgelegd wordt met een zekere
diepgang. Zo gaat het ook in de
wiskunde, de natuurkunde, de
filosofie, de biochemie.

De journalistiek heeft echter een
voorkeur voor taalgebruik dat vaak
veel rijker is aan beelden en armer is
aan conceptuele inhoud. Beter
gezegd: voor een taalgebruik dat
conceptuele inhoud kenbaar maakt
door middel van beelden. Een
taalgebruik dat zich, vooral in de
elektronische media, probeert te
voegen naar het Angelsaksische
devies van de drie “s”-sen: short,
simple and striking – kort, simpel en
saillant.

Dit betekent dat de dialectiek geloof/
commerciële communicatie zich
manifesteert als een confrontatie
tussen twee verschillende soorten



logica. Met aan de ene kant, de logica
van de media met zijn structurele
beperkingen: zoals het
verabsoluteren van het heden; het
versimpelen van de werkelijkheid;
het aanzetten van de tegenstellingen;
het ‘hypen’ van datgene waarover ze
informeren. Aan de andere kant de
boodschap die komt van de
godsdienst met haar wereldse
tijdloosheid; haar formele
complexiteit; met die aparte
connotatie waarin ieder deel heeft te
maken met het geheel – waar, zoals
de Fransen zouden zeggen, tout se
tient, waar alles met elkaar verband
houdt.

Bij deze confrontatie van
verschillende logica’s voegt zich vaak
ook nog het onvermogen om
theologie, catechese en informatiete
scheiden. Dit zijn drie verschillende
categorieën. En alle drie zijn ze
ontvankelijk voor journalistieke
behandeling. Maar het vereist een



zeldzame kunde om met die eerste
twee categorieën te slagen, zowel
van degene die communiceert
namens de Kerk als, en vooral ook,
van de journalist die het betreffende
bericht uitwerkt.

En toch, bij tweezijdig besluit – zowel
van de zijde van de media als van de
wereld van het geloof – leven deze
twee soorten logica samen en vaak
met groot succes. Het
informatievolume met betrekking tot
religieuze onderwerpen en over de
Kerk is in de laatste jaren zowel in
Europa als in Amerika gegroeid. Ik
zal hier niet de kwaliteit van die
informatie analyseren: Dat te doen
zou een vergelijkende studie met
zich meebrengen van de grenzen van
de media met betrekking tot andere
informatieve thema’s zoals
wetenschap, architectuur, medische
wetenschap, cultuur, economie
enzovoorts. En toch zal ik verwijzen
naar een enkel aspect van dit



vraagstuk: hoe de commerciële
informatie het Pontificaat van
Johannes Paulus II heeft gevolgd. En
om dat te doen maak ik graag
gebruik van een anekdote.

Tijdens de tweede reis van Johannes
Paulus II naar de Verenigde Staten,
vroegen communicatietheoretici zich
in de Amerikaanse dagbladen af wat
de reden was van het succes van
deze Paus op de Amerikaanse
televisie. Tijdens een persconferentie
in Los Angeles vroeg een journaliste
mij: “Zou u mij kunnen uitleggen
waarom deze Paus zoveel
belangstelling heeft voor de
televisie?” Ik heb de journaliste
gezegd dat ik haar vraag zou
beantwoorden als zij eerst de mijne
beantwoordde: “Kunt u mij uitleggen
waarom de televisie zo veel
belangstelling heeft voor deze Paus?”

Want in werkelijkheid was het de
wereld van de communicatie die zich



aan de voeten van dat Pontificaat
leek te hebben gelegd, ze zocht aan
het begin toenadering en is
vervolgens onafscheidelijk gebleven
in alle jaren die voorbij gingen tot
aan zijn einde.

De Paus heeft datgene gecreëerd
waarnaar het journalistiek
taalgebruik het meeste zoekt: het
teken dat vol is van betekenis.

Tekens vervullen dezelfde rol als de
poëzie: een taal te geven aan het
onuitsprekelijke. Men ervaart een
teken wanneer men de
ontoereikendheid van de taal
vaststelt; wanneer de worden
nauwelijks de lading kunnen dragen
die hun wordt toegekend. En daarom
zijn tekens, als ze authentiek zijn,
altijd een onderbreking van de
lethargie van het moment en een
handeling van morele vernieuwing.
Het teken valt tegelijkertijd exact
samen met het vereiste en de noden



van het taalgebruik der moderne
communicatie.

Hierin ligt volgens mij de oorsprong
van datgene wat wel “de gebarende
kracht van Johannes Paulus II” is
genoemd: Het vermogen om in een
teken – een gebaar, besluit, een
handeling enzovoorts – een
godsdienstig concept samen te vatten
dat, als het alleen in woorden was
uitgedrukt, voor de aandacht van de
media onopgemerkt zou zijn
gebleven.

In de tweeterm Kerk/
communicatiemaatschappij is vaak
de nadruk gelegd op de noodzaak
voor de Kerk om
communicatiemiddelen te gebruiken
of zich ervan te bedienen. Deze
nadruk heb ik nooit echt nuttig
gevonden. Het probleem is niet deze
middelen te gebruiken maar deel te
nemen aan hun dynamiek. Maar
deelnemen in de



communicatiemaatschappij vereist
altijd bekend zijn met de tekens van
deze maatschappij. En ik denk dat dit
de weg is om tenminste de schijnbare
confrontatie tussen logica van de
media en die van het geloof, waar ik
naar verwees, te beslechten.

Joaquin Navarro-Valls

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/kerk-moderniteit-en-
communicatie/ (12-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/kerk-moderniteit-en-communicatie/
https://opusdei.org/nl-nl/article/kerk-moderniteit-en-communicatie/
https://opusdei.org/nl-nl/article/kerk-moderniteit-en-communicatie/

	Kerk, Moderniteit en Communicatie

