
opusdei.org

Katholieken en de
politiek

De Pauselijke Universiteit van
het Heilig Kruis in Rome
organiseerde een symposium
over de rol van de katholieken
in de politiek. Belangrijkste
sprekers waren kardinaal
Joseph Ratzinger en de
Italiaanse ex-president
Francesco Cossiga.

30-4-2003

De bijeenkomst op 9 april ging over
“De betrokkenheid en het optreden
van katholieken in de politiek”.



Aanleiding was de nota die de
Congregatie voor de geloofsleer op 16
januari 2003 over het onderwerp
heeft gepubliceerd.

De grootkanselier van de
universiteit, mgr. Javier Echeverría,
zei in zijn welkomstwoord dat de
politiek een weg tot heiligheid kan
zijn. Hij gaf als voorbeeld de heilige
Thomas More, de patroon van
bewindslieden en politici.

Autonomie van katholieken in de
politiek

“Het document richt zich direct tot
de katholieken, maar wil iedereen tot
denken aanzetten”, aldus kardinaal
Joseph Ratzinger. “De politiek
beweegt zich op het terrein van de
menselijke rede. Een seculiere staat
sluit een theocratie uit en ook een
politiek die door het geloof wordt
gedicteerd. Het geloof kan de politiek
verlichten, maar het politieke
domein kan niet worden



overgeheveld van de rede naar het
geloof.” De politiek “wordt geleid
door de rede en door de menselijke
deugden van verstandigheid,
matigheid, rechtvaardigheid en
sterkte”.

Katholieken die actief zijn in de
politiek moeten volgens Ratzinger
twee gevaren vermijden: de
theologisering van de politiek en de
ideologisering van de rede. Het
onderscheid tussen deze vlakken is
essentieel. Het behoort van oudsher
tot de christelijke traditie en is al
terug te vinden in de woorden van
Christus wanneer Hij aangeeft aan
God te geven wat God toekomt en
aan de keizer wat de keizer toekomt.

Ratzinger zei dat een goed begrepen
seculariteit van de politiek het idee
van een theocratie, dat wil zeggen
van een door het geloof gedicteerde
politiek, uitsluit. Tegelijkertijd sluit
het “een positivisme en een



empirisme uit, die de rede
misvormen” en die “blind zijn voor
morele waarden”.

“Een misvormde rede verwoest de
politiek, want zij reduceert haar tot
louter beroepsmatig handelen”,
aldus de prefect van de Congregatie
voor de geloofsleer. De politiek
behoort tot het terrein van het
verstand, dat ons in staat stelt “de
waarden te leren kennen op grond
waarvan wij verstandige keuzes
kunnen maken”. Als echter alleen
empirische en materialistische
criteria bepalend zijn, ontaardt de
politiek in een simpel werktuig van
de sterkste.

Het geloof is volgens Ratzinger in
staat de aangetaste rede te genezen,
omdat “er een zeker verband tussen
geloof en rede bestaat”. Het geloof
“kan de rede verlichten, maar niet
vervangen; het vervreemd de rede



niet, maar helpt haar tot volheid te
komen”.

“Op een vergelijkbare manier – aldus
Ratzinger – kunnen gelovige politici
het politieke debat met hun optreden
verlichten: door van hun geloof te
getuigen en door zich tegelijk door
hun verstand te laten leiden.” De
kardinaal zei ten slotte dat “de
ethische imperatieven van de
katholieke politicus waarden zijn die
hij altijd moet verdedigen, ook
wanneer de meerderheid tegen is”.

Coherentie en vrijheid

Oud-president Francesco Cossiga zei
dat “dit document vraagstukken
verheldert die niet alleen gelden
voor katholieken of christenen, maar
voor iedere democraat”. Cossiga
rekende hiertoe de onmogelijkheid
om “de politiek los te zien van de
ethiek”, alsof politiek louter om
technische compromissen zou gaan.



Cossiga sprak over geloof en rede als
twee vormen van kennis die beide de
weg kunnen wijzen naar morele
normen. “Aangezien de politiek op
alle mensen betrekking heeft,
moeten katholieken zich realiseren
dat er verschillende soorten
vrijheden zijn die de politiek beoogt
te beschermen”. De seculariteit van
de politiek bestaat volgens de oud-
president in het respect voor andere
vrijheden en niet in het
verwereldlijken van het eigen geloof.

Ángel Rodríguez Luño, hoogleraar
moraaltheologie aan de Pauselijke
Universiteit van het Heilig Kruis, zei
dat het christelijk geloof zich met
geen enkele concrete politieke
stroming identificeert. Het heeft
echter wel gevolgen voor het
politieke handelen: “het geloof geeft
richting, bevestigt of verandert de
diverse politieke culturen van de
gelovigen.”



“Het geloof heeft in de geschiedenis
soms ook een innoverende en
creatieve rol in het sociale en
politieke leven gespeeld.” Het
verband tussen politiek en religie
mag echter “geen verwarring tussen
beide veroorzaken”.

Wat van katholieke burgers wordt
gevraagd “is dat hun sociale en
politieke handelen overeenstemt met
de essentiële waarden van het
christelijke geweten”. Dat zijn
volgens Luño “geen strikt
confessionele waarden, maar
ethisch-politieke waarden die horen
bij een goed bestuurde maatschappij,
zoals wederzijds respect, eerbied
voor het leven, vrijheid,
gerechtigheid, de religieuze dimensie
van het menselijke bestaan,
solidariteit, vrede, en in het
algemeen, het primaat van het
algemeen welzijn boven particuliere
belangen”.



De twee meest elementaire
begrippen van het document zijn
volgens Luño “coherentie en
vrijheid”. De belangrijkste rol van de
Kerk is volgens hem het vormen van
de gewetens. Hij acht dit belangrijker
dan het opbouwen van een cultuur,
want goed gevormde personen zijn
in staat een cultuur op te bouwen in
de context van een legitieme
pluriformiteit.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/katholieken-en-de-politiek/
(3-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/katholieken-en-de-politiek/
https://opusdei.org/nl-nl/article/katholieken-en-de-politiek/

	Katholieken en de politiek

