
opusdei.org

Interview met mgr.
Javier Echevarría

De cultuur van vandaag is die
van de mens van vandaag, met
zijn technische vooruitgang,
zijn
communicatiemogelijkheden,
maar ook met zijn problemen.
Hoe moeten we onze identiteit
delen en tegelijkertijd met
geloof en verstand aan onze
toekomst bouwen, waartoe
Johannes Paulus II ons
aanspoort? Hoe moeten we
christen van de 21ste eeuw
zijn?



25-11-2001

Het cultureel pluralisme vormt voor
christenen geen probleem, maar is
een feitelijkheid waarmee we als
gewone burgers rekening moeten
houden. De paus heeft ons bij
herhaling aangespoord de nieuwe
evangelisatie aan te pakken, ook
waar deze de cultuur betreft. Wij
hoeven niet bang te zijn.

In zijn brief Novo millennio ineunte
zegt hij, dat «in een situatie van
uitgesproken cultureel en religieus
pluralisme, zoals deze valt waar te
nemen in de samenleving van het
nieuwe millennium, deze dialoog ook
van belang is om te komen tot een
stevige basis voor de vrede» (nr. 55).
En de paus heeft ook onlangs gezegd,
dat de globalisering «niet a priori
goed of fout is. Het is precies wat de
mensen er van maken. Geen enkel



systeem is een doel op zich. Het is
noodzakelijk te benadrukken, dat de
globalisering, net als elk andere
systeem, ten dienste moet staan van
de mens, van de
solidariteit» (toespraak tot de
pauselijke academie voor sociale
wetenschappen, 27 april 2001, nr. 2).

Het werkelijke probleem is het
egoïstisch individualisme. De paus
roept op deze tendens te wijzigen.
«Het is het moment van een nieuw
beeld van de naastenliefde dat niet
zozeer en niet alleen de daadkracht
van de verleende hulp bevordert,
maar ook de capaciteit deze nabij en
solidair met de lijdende mens te doen
zijn.» (Apostolische brief Novo
millennio ineunte, nr. 50). In deze zin
is wat in de huidige wereld
gekoesterd moet worden – met de
hulp van techniek, wetenschap,
kunsten en communicatiemiddelen –
de globalisering van de
naastenliefde. En er zal geen globale



solidariteit zijn zonder persoonlijke
solidariteit.

Wij weten, dat u van zeer nabij de
maatschappelijke ontwikkelingen
volgt die in Colombia
plaatsvinden. Dat is ons vaak langs
verschillende wegen gebleken. Wij
zijn daar heel dankbaar voor. De
overgrote meerderheid van de
Colombianen is katholiek. Wij
weten, dat wij een bijdrage moeten
leveren aan de opbouw van een
rechtvaardige samenleving. Wat
raad u ons aan als hulp bij het
oplossen van de ernstige conflicten
waaronder het land lijdt?

Ik weet, dat deze situatie jullie
bedroeft en dat jullie allemaal op een
of andere manier lijden onder de
gevolgen. Tegelijkertijd ligt er
misschien iets van troost in besloten.
Lijdelijkheid tegenover de
problemen moet vermeden worden.
Onvermoeibaar moet er gezocht



worden naar oplossingen voor de
conflicten, met hoop en
verantwoordelijkheidsgevoel. Ieder
moet doen wat hem te doen staat, op
de plaats die hij inneemt in de
maatschappij en bedenken wat hij
persoonlijk kan bijdragen aan het
uitbouwen van de vrede. Vrede is
immers als een waterrijke rivier die
gevoed wordt door een heleboel
beekjes en bronnen die allemaal van
belang zijn.

Het is noodzakelijk een zeer
omvangrijk apostolaat te verrichten
ten gunste van de vrede. Een
apostolaat dat is opgebouwd uit het
gebed, het begrip en de
samenwerking van allen. In Rome,
en meer nog tijdens de dagen die ik
hier in Colombia doorbreng, lijd ik
met jullie. Het is niet alleen een
Colombiaans probleem, het is een
probleem van de hele wereld. Ik bid
tot Onze Lieve Vrouw en vraag dat zij
voor ons vrede verkrijgt hier op



aarde. De prelaatskerk van het Opus
Dei, in Rome, draagt als titel Heilige
Maria van de Vrede. Achter in de
kerk staat een votiefkandelaar met
daarop lampen die branden voor
onze Moeder in de hemel, opdat zij
voor ons van de Heer persoonlijke
vrede en vrede voor de hele
mensheid verkrijgt. Ik heb besloten,
dat een van de kaarsen op deze
kandelaar permanent zal branden
als een verzoek om vrede in
Colombia. Ik raad jullie aan ook je
toevlucht te nemen tot de
tussenkomst van de zalige Josemaría,
een groot vriend en bevorderaar van
de vrede; hij wil zo graag vrede voor
jullie. Ik zou willen, dat veel mensen
hem vragen ons te helpen vrede te
brengen in dit schitterende land.

Wat moet naar uw mening de rol
van de Universiteit van La Sabana,
en van de universiteit in zijn
algemeenheid, zijn in deze
verwarde wereld?



Mij schiet het antwoord te binnen
van de zalige Josemaría op een
gelijksoortige vraag, ook in een
interview. Hij zei, dat de universiteit
geen enkel menselijk probleem uit de
weg zou mogen gaan. De universiteit,
zei hij, is de geëigende plaats om de
nodige kennis te verwerven
waarmee vervolgens een bijdrage
kan worden geleverd aan de
oplossing van de grote
maatschappelijke problemen en aan
het verdedigen van de grondrechten
van de mens. Daarbij moet niet uit
het oog verloren worden, dat er meer
dan een enkele manier is om
maatschappelijke kwesties aan te
pakken. Er bestaan verschillende
legitieme opties inzake concrete
oplossingen die op elk geval apart
toegepast kunnen worden. Om zijn
rol in de maatschappij binnen de
eigen grenzen te vervullen moet de
universiteit deze vrijheid stimuleren
en respecteren.



Johannes Paulus II zei een paar jaar
geleden tot een groep studenten, dat
«de Kerk geen plan voor het
universitair onderwijs of de
maatschappij heeft klaar liggen,
maar dat zij een plan voor de mens
heeft, voor de nieuwe mens die in
genade herboren is» (homilie tot
studenten, 5 juni 1979). Daarom
dient de universiteit te zorgen dat
studenten een integrale vorming
ontvangen en tevens, dat zij inzicht
krijgen in de grootsheid van dit plan
voor de nieuwe in genade herboren
mens. Laten zij, als zij het vrij
verlangen – en wij moeten het
allemaal verlangen –, op vitale,
vernieuwende wijze hun eigen weg
van geestelijke vernieuwing leren
kennen, met de altijd noodzakelijke
hulp van de sacramenten. Jullie
weten immers, dat wetenschap en
geloof hand in hand gaan. Het geloof
dat jullie belijden, zal jullie
intellectuele werk verlichten en de
kennis die jullie verwerven, helpt



jullie bij het verdiepen van jullie
geloof.

Het belang hechten aan het
uiterlijke, het imago, lijkt een
belangrijk kenmerk van de huidige
maatschappij. De waarheid lijkt
iets van de tweede orde en zelfs
iets ongemakkelijks, iets
ouderwets. De werkelijkheid wordt
aanvaard als iets op de koop toe.
Niettemin is het duidelijk: zonder
de waarheid kunnen wij geen
samenhangend leven leiden. Hoe
moet je de waarheid ontwikkelen
en een mens uit één stuk zijn?

Als studenten hebben jullie de taak
de waarheid te zoeken en door te
geven. Een christen uit een stuk kan
niet leven met leugen en
lichtzinnigheid. Daarom vormen
gelovigen een ongemak voor een
wereld waarin alleen de belangen
van macht, geld en uiterlijke rijkdom
meetellen. Maar in onze wereld zijn



er ook veel mensen – op de een of
andere manier eigenlijk allen – die
een “heimwee” naar de schone en
heldere waarheid voelen:
schitterende waarheid zouden wij
met een verwijzing naar een
encycliek van de paus kunnen
zeggen.

Wie verlangt er niet naar het
gezelschap van een oprechte vriend
die de waarheid zegt, niet egoïstisch
is, niet ontrouw is, die in het geval
van missers helpt en corrigeert? “De
waarheid zeggen met liefde” is een
christelijk devies dat de dorst van
onze wereld lest.

Uw boek Itinerarios de vida
cristiana (Christelijke
levensroutes) dat onlangs
verscheen, is met opmerkelijk
hoge verkoopcijfers ontvangen.
Wat is de bijdrage hiervan in een
maatschappij als de huidige die
soms zo ver van idealen



verwijderd lijkt. Welke bijzondere
aspecten wilt u met de inhoud
benadrukken?

De vrouwen en mannen van vandaag
hongeren naar God. De paus heeft
dat heel mooi tot uitdrukking
gebracht toen hij zei, dat wij aan het
begin staan van een nieuwe
christelijke lente. We hebben het
grote jubileum van het jaar 2000
gevierd, een jaar van werking van de
genade door de Menswording van de
Zoon van God. Want Jezus Christus is
de blijvende nieuwheid waarop onze
doeleinden gericht moeten zijn. Ook
in de 21ste eeuw laten onze
doeleinden zich samenvatten in de
christelijke zingeving van het
gewone leven. Dat is de kern van de
boodschap van de zalige Josemaría.
Het boek Itinerarios de vida cristiana,
is met name geschreven vanuit mijn
persoonlijke ervaring van het
gewone leven naast de stichter van
het Opus Dei, tussen 1950 en 1975:



vijfentwintig jaar zag ik de zalige
Josemaría Christus zoeken, met Hem
omgaan en Hem liefhebben. Met dit
boek heb ik een bijdrage willen
leveren aan de herontdekking van
het aangezicht van Jezus, waartoe
Johannes Paulus II ons tijdens het
jubileum de weg heeft gewezen.

Selectie uit Pensamiento y
Cultura (Universiteit van La
Sabana, Colombia)

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/interview-met-mgr-javier-
echevarria/ (13-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/interview-met-mgr-javier-echevarria/
https://opusdei.org/nl-nl/article/interview-met-mgr-javier-echevarria/
https://opusdei.org/nl-nl/article/interview-met-mgr-javier-echevarria/

	Interview met mgr. Javier Echevarría

