
opusdei.org

Iets groots dat liefde
is (IV): Hoe
ontdekken we onze
roeping?

Er zijn evenveel
roepingsverhalen als er
mannen en vrouwen zijn. Dit
artikel wijst op de meest
voorkomende tekenen die
kunnen helpen om tot de
overtuiging te komen over onze
eigen roeping.

31-1-2020



De zon is ondergegaan in Judea.
Nikodemus komt naar Jezus toe, op
zoek naar antwoorden op de onrust
in zijn hart. Terwijl hun gezichten
worden verlicht door de flikkerende
lamp, opent zijn gesprek met Jezus
voor hem een nieuwe en
mysterieuze wereld. De antwoorden
van de Nazarener op zijn vragen
doen hem versteld staan. Jezus
vertelt hem: “De wind waait waar hij
wil en je hoort het geluid ervan,
maar je weet niet waar hij vandaan
komt of waar hij heen gaat; zo is het
bij ieder die uit de Geest geboren
is” (Joh 3,8). De roeping, elke roeping,
is een mysterie en het ontdekken
ervan is een geschenk van de Geest.

Het boek Spreuken zegt: ”Drie dingen
zijn mij al te wonderbaarlijk; vier
dingen begrijp ik niet: de weg van
een arend door de lucht, de weg van
een slang over de rots, de weg van
een schip dwars door de zee en de
weg van een man naar een jong



meisje” (Spr 30, 18-19). Sterker nog,
wie kan zonder Gods hulp de
werking van de genade in een ziel
ontcijferen, het doel ervan
identificeren en de betekenis en de
bestemming van een leven
ontdekken? Wie zou, zonder zich te
laten leiden door de gaven van de
Heilige Geest, in staat zijn te weten
waar deze goddelijke adem in de ziel
“vandaan komt en waar hij naartoe
gaat” deze goddelijke adem, die vaak
hoorbaar is in de vorm van
verlangens, onzekerheden,
vermoedens en beloften? Dat is iets
wat ons volledig overstijgt. Daarom
is het eerste wat we nodig hebben
om een glimp op te vangen van onze
persoonlijke roeping: nederigheid; op
onze knieën vallen voor het
onuitsprekelijke, ons hart
openstellen voor de werking van de
Heilige Geest, die altijd in staat is ons
te verrassen.



Om onze eigen roeping te ontdekken,
of iemand anders daarbij te helpen,
is het dus onmogelijk om “kant-en-
klare formules, starre methoden of
regels aan te bieden”.[1] Dat zou
hetzelfde zijn als te proberen "rails te
leggen op de altijd unieke weg van de
Heilige Geest"[2] die waait waar hij
wil. Kardinaal Ratzinger werd ooit
gevraagd: “Hoeveel wegen naar God
zijn er?” Met ontwapenende eenvoud
antwoordde hij: “Er zijn evenveel
wegen als er mensen zijn”.[3] Er zijn
evenveel geschiedenissen van
roepingen als er mannen en
vrouwen zijn. Hieronder zullen we,
om te helpen ze te herkennen, enkele
van de meest voorkomende tekenen
op die weg laten zien om een
overtuiging over de eigen roeping te
bereiken.

Een rusteloos hart

Nikodemus voelt onrust in zijn hart.
Hij heeft Jezus horen prediken en is



ontroerd door zijn woorden. Toch
hebben sommige van zijn
leerstellingen hem geschokt. Hij
heeft zijn wonderen met verbazing
aanschouwd, ja, maar hij is
verontrust door het gezag waarmee
Jezus de kooplieden uit de tempel
verjaagt die Hij ‘het huis van mijn
Vader’ noemt (vgl. Joh 2,16). Wie
durft er zo te spreken? Van de andere
kant kan hij nauwelijks een geheime
hoop onderdrukken: zou dit de
Messias kunnen zijn? Maar hij zit
nog vol onzekerheden en twijfels. Hij
kan het niet opbrengen om Jezus
openlijk te volgen, hoewel hij
antwoorden zoekt. En daarom gaat
hij 's nachts naar Hem toe: “Rabbi,
wij weten dat Gij van Godswege als
leraar gekomen zijt, want niemand
kan die tekenen doen die Gij
verricht, als God niet met hem
is.” (Joh3,2). Zijn hart is onrustig.

Hetzelfde gebeurt met andere
personages in het Evangelie, zoals



die jongeman die op een dag naar
Jezus kwam en Hem vroeg: “Meester,
wat voor goeds moet ik doen om het
eeuwige leven te verwerven?” (Mt
19,16). Hij is niet tevreden met zijn
leven. Zijn hart is onrustig. Hij voelt
dat hij tot meer in staat is. Jezus zegt
dat hij gelijk heeft dat hij zoekende
is: ‘Eén ding ontbreekt u ...’ (Mc
10,21). We kunnen hier ook denken
aan de apostelen Andreas en
Johannes. Als Jezus ziet dat zij Hem
volgen, vraagt Hij: ‘Wat verlangt
Gij?’ (Joh 1,38). Al deze mensen
waren ‘zoekenden’. Zij wachtten op
een wonderbaarlijke wending in hun
leven die het tot een avontuur zou
maken. Hun hart was open en
hongerig naar meer, vol dromen en
verlangens. Rusteloos.

Een jongeman vroeg eens aan de
heilige Jozefmaria hoe je de roeping
tot het Werk kon merken. Hij
antwoordde: "Het is geen kwestie
van gevoel, mijn zoon, hoewel je het



merkt wanneer God roept. Je hart is
niet rustig, onvoldaan ... Je bent niet
gelukkig met jezelf."[4] Vaak begint
in het proces van het zoeken naar je
eigen roeping alles met die onrust in
je hart.

Een liefdevolle aanwezigheid

Maar wat is die rusteloosheid
precies? Waar komt ze vandaan? Bij
de scene van de jongeman die onze
Heer opzoekt, zegt de heilige Marcus
dat Jezus hem liefdevol aankeek (Mc
10,21). Hij doet hetzelfde met ons. Op
de een of andere manier voelen we
in onze ziel de ‘aanwezigheid’ van
een bijzondere liefde die ons uitkiest
voor een unieke zending. God is
aanwezig in ons hart en zoekt de
‘ontmoeting’, gemeenschap. Dit doel
moet echter nog worden bereikt, en
dat is de reden voor onze
rusteloosheid.

Deze liefdevolle aanwezigheid van
God in de ziel kan zich op



verschillende manieren
manifesteren: de honger naar meer
intimiteit met Hem; het verlangen
om door je eigen leven Gods dorst
naar zielen te bevredigen; het
verlangen om de Kerk, Gods familie
in de wereld, op te bouwen; het
verlangen naar een leven waarin
onze talenten werkelijk vrucht
dragen; de droom om zoveel leed
overal te verzachten; het bewustzijn
van de vele ontvangen gaven:
"Waarom heb ik zoveel ontvangen en
anderen zo weinig?”

Gods roeping kan ook geopenbaard
worden door schijnbare
toevalligheden die ons hart beroeren
en er een afdruk achterlaten. Bij het
nadenken over zijn eigen leven zei
de heilige Jozefmaria: "Onze-Lieve-
Heer heeft mij ondanks mijzelf
voorbereid en schijnbaar
onschuldige dingen gebruikt om die
goddelijke rusteloosheid in mijn ziel
te blazen. Zo begreep ik heel goed dat



de liefde, zo menselijk en zo
goddelijk, die de heilige Theresia van
het Kindje Jezus ontroerde toen ze
bladerend door een boek plotseling
een afbeelding van één van de
gewonde handen van de Verlosser
tegenkwam. Zulke dingen
overkwamen mij ook: dingen die mij
ontroerden."[5]

Deze liefdevolle aanwezigheid wordt
soms ook ontdekt door mensen of
door manieren om het evangelie te
beleven en die een blijvende
goddelijke indruk in onze ziel
achterlaten. Want, hoewel het soms
een onverwachte gebeurtenis of
ontmoeting is die ons leven
verandert, krijgt onze roeping
meestal vorm door de manier
waarop we ons leven tot nu toe
hebben geleefd. Tot slot kunnen
woorden uit de Heilige Schrift ons
hart verwonden en een liefdevolle
geur achterlaten die ons hele leven
lang blijft hangen. Dat is wat er



gebeurd is met de heilige moeder
Teresa van Calcutta bijvoorbeeld,
met een van de woorden van Jezus
aan het kruis: ‘Ik heb dorst’ (Joh
19,28); of met de heilige Franciscus
Xaverius, voor wie deze vraag
doorslaggevend was: “Wat voor nut
heeft het voor de mens heel de
wereld te winnen, als dit ten koste
gaat van eigen leven?” (Mt 16,26).

Maar het meest kenmerkend voor
deze onrust in het hart is misschien
wel dat die gekenmerkt wordt door
wat we een ‘onaangename
sympathie’ zouden kunnen noemen.
Zoals de heilige Paulus VI heeft
gezegd, komt Gods roeping tot ons als
"een stem die tegelijk verontrustend
en geruststellend is, een zachtaardige
en dwingende stem, een vervelende
en toch liefdevolle stem".[6] De roep
trekt ons aan en stoot ons af; hij
spoort ons aan ons over te geven aan
de goddelijke liefde, terwijl het risico
onze vrijheid te verliezen ons



beangstigt. "We verzetten ons
ertegen om 'ja' te zeggen tegen God;
we willen en tegelijkertijd willen we
ook niet.”[7]

Het verbinden van de losse stippen
in ons gebed

Zijn onrust zet Nikodemus ertoe aan
naar Jezus te gaan. De beminnelijke
figuur van onze Heer is zijn hart al
binnengekomen; hij is al begonnen
Hem lief te hebben, maar hij moet
met Hem spreken. In de dialoog die
volgt, opent de Meester nieuwe
horizonten voor hem: “Voorwaar,
voorwaar. Ik zeg u: als iemand niet
geboren wordt uit water en geest,
kan hij het Rijk Gods niet
binnengaan” en Hij nodigt hem uit
tot een nieuw leven, tot een nieuw
begin; om geboren te worden "uit het
water en de Geest" (Joh 3,5).
Nikodemus begrijpt de woorden van
onze Heer niet en vraagt in alle
eenvoud: “Hoe kan dat



geschieden?” (Joh 3,9) In deze
ontmoeting van aangezicht tot
aangezicht begint hij te beseffen wie
hij voor Jezus is en wie Jezus voor
hem zou moeten zijn.

Om de rusteloosheid van het hart
een relevante betekenis te geven in
het onderscheiden van iemands
roeping, moet deze worden ‘gelezen’,
gewaardeerd en geïnterpreteerd in
het gebed, in de dialoog met God:
"Waarom gebeurt dit nu, Heer? Wat
probeert U mij te vertellen? Waarom
heeft mijn hart deze wensen en
verlangens? Waarom ben ík hier zo
ontredderd door en zijn de mensen
om mij heen níet geraakt? Waarom
houdt U zo veel van mij? Hoe kan ik
het beste gebruik maken van de
geschenken die U mij gegeven hebt?"
Alleen met deze gewoonte om te
bidden kunnen we een glimp
opvangen van de liefdevolle zorg van
God – zijn Voorzienigheid –, in de
gebeurtenissen in ons leven, in de



mensen die we hebben ontmoet, en
zelfs in de manier waarop ons
karakter is gevormd, met onze
interesses en aanleg. Het is alsof God
op ons levenspad ‘stippen heeft
getekend’, die nu pas, door ze te
verenigen in het gebed, de vorm van
een herkenbaar beeld aannemen.

Benedictus XVI heeft het zó
uitgelegd: “Het geheim van de
roeping ligt in de relatie met God, in
het gebed dat zich juist in de
innerlijke stilte ontwikkelt, in het
vermogen om te horen dat God
dichtbij is. En dat geldt zowel vóór de
beslissing, dat wil zeggen op het
moment van de beslissing en aan het
begin van de weg, als erna, als je
trouw wilt zijn en wilt volharden op
de weg.”[8] Dus voor iemand die zich
afvraagt wat zijn roeping is, is het
eerste en belangrijkste, in het gebed
dicht bij Jezus te komen en je leven te
leren zien door zijn ogen. Misschien
zal je dan ervaren wat er gebeurd is



met de blinde wiens ogen Jezus met
speeksel gezalfd heeft. Aanvankelijk
is zijn blik wazig, en de mensen
lijken op wandelende bomen. Maar
hij laat onze Heer begaan en ziet
uiteindelijk alles helder (vgl. Mc
8,22-25).

De ‘ontsteker’, de ‘trigger’

Twee jaar na die nachtelijke
ontmoeting met Jezus vindt er een
gebeurtenis plaats die Nikodemus zal
dwingen een definitief standpunt in
te nemen en zich openlijk als een
leerling van onze Heer bekend te
maken. Op aandringen van de
hogepriesters en farizeeën, kruisigt
Pilatus Jezus van Nazareth. Jozef van
Arimathea krijgt toestemming om
zijn lichaam af te nemen en te
begraven. De heilige Johannes
vertelt: "Nikodemus, die Hem
vroeger 's nachts bezocht had, kwam
ook…"(Joh 19,39) Het Kruis van Onze-
Lieve-Heer, zijn leerlingen die Hem



in de steek hebben gelaten en
misschien het voorbeeld van de
trouw van Jozef van Arimathea,
dagen Nikodemus persoonlijk uit en
dwingen hem een beslissing te
nemen: "Anderen doen dit; en ik, wat
ga ík voor Jezus doen?”

Een detonator is een klein gevoelig
explosief, meestal geactiveerd door
een zekering of elektrische vonk, dat
het krachtigere en minder gevoelige
hoofdexplosief tot ontploffing brengt.
Bij het zoeken naar de roeping is er
vaak een gebeurtenis die fungeert als
een ‘ontsteker’ of trigger voor alle
onrust in ons hart, er een precieze
betekenis aan geeft en de weg wijst
met de impuls om die te volgen. Deze
gebeurtenis kan van zeer
verschillende aard zijn en de
emotionele lading kan in grootte
verschillen. Het belangrijkste is dat
die gebeurtenis, net als de
rusteloosheid in het hart, moet



worden ‘gelezen’ en geïnterpreteerd
in het gebed.

De trigger kan een goddelijke
beweging in de ziel zijn, of een
onverwachte ontmoeting met het
bovennatuurlijke, zoals gebeurde
met paus Franciscus toen hij bijna 17
was. Het was september en hij stond
op het punt enkele vrienden te
ontmoeten om uit te gaan en zich te
vermaken. Hij besloot eerst even in
zijn parochiekerk binnen te gaan.
Daar zag hij een hem onbekende
priester, raakte onder de indruk van
diens gebedshouding, en besloot bij
hem te biechten. "In die biecht is mij
iets vreemds overkomen. Ik weet niet
wat het was, maar het veranderde
mijn leven; ik zou zeggen dat ik
‘overrompeld’ werd.” Zo herinnerde
hij het zich na een halve eeuw. En hij
interpreteerde het zo: “Het was een
verrassing, de verbijstering van een
ontmoeting; ik realiseerde me dat er
op mij werd gewacht. Vanaf dat



moment is God voor mij degene die
'het eerst handelt'. We zoeken Hem,
maar Hij zoekt ons eerst. We willen
Hem vinden, maar Hij vindt ons het
eerst".[9]

Soms is de trigger het voorbeeld van
de overgave van een goede vriend:
"Mijn vriend heeft zichzelf aan God
gegeven; wat doe ík?" Of het kan een
hartelijke uitnodiging zijn om een
vriend op een bepaalde weg te
vergezellen: ‘Kom dan kijken,’ zoals
Filippus Natanael bemoedigde (Joh
1,46). Of het kan zelfs een schijnbaar
onbeduidende gebeurtenis zijn, maar
wel een gebeurtenis die een
betekenis heeft voor een rusteloos
hart. God weet zelfs gebruik van heel
kleine dingen te maken om onze ziel
te beroeren. Zoals gebeurde met de
heilige Jozefmaria toen, na een
hevige sneeuwval, de Liefde van God
hem kwam zoeken.



In plaats van een plotselinge
‘ontploffing’ gaat dit proces echter
vaak gepaard met een langzame
rijping van het geloof en de liefde
door het gebed. Beetje bij beetje,
bijna zonder het te beseffen, bereikt
een mens, met het licht van God, de
morele zekerheid over zijn of haar
roeping en neemt hij of zij een
beslissing, met de impuls van de
genade. De zalige John Henry
Newman beschrijft meesterlijk het
proces van zijn eigen bekering:
“Zekerheid is ogenblikkelijk, die
wordt op een bepaald moment
gegeven; maar twijfel is een proces;
ik was nog niet helemaal zeker.
Zekerheid is een reflexieve werking;
je weet dat je het weet. Ik geloof dat
ik dat niet had, tot vlak voor mijn
opname in de katholieke Kerk ...
Maar wie kan het exacte moment
bepalen waarop het idee dat je hebt,
net als de gewichten van een
weegschaal, begint te verschuiven?
En wat eerst waarschijnlijker was in



een positieve twijfel omslaat?”[10]
Het geleidelijke proces van rijping in
het besluit om zich te geven, dat
beetje bij beetje en zonder een
plotselinge ‘schok’ plaatsvindt, is in
de praktijk meestal veel zekerder
dan wat wordt uitgelokt door de
briljante flits van een extern teken
dat ons gemakkelijk kan verblinden
en verwarren.

Hoe dan ook, wanneer we dit
‘keerpunt’ in ons leven beleven,
beginnen we niet alleen onze weg
duidelijk te zien, maar wordt ook
onze wil bewogen om deze in te
slaan. Zoals de heilige Jozefmaria
schreef: "Als u mij zou vragen hoe de
goddelijke roeping wordt ervaren,
hoe men zich daarvan bewust wordt,
zou ik zeggen dat het een nieuwe kijk
op het leven is. Het is alsof er een
nieuw licht in ons schijnt, een
mysterieuze impuls.”[11] De roeping
bestaat uit licht en impuls. Licht in
onze geest, verlicht door het geloof,



om ons leven te ‘lezen’; impulsen in
ons hart, met de liefde van God in het
achterhoofd, om de uitnodiging van
onze Heer te willen volgen, ook al is
het met de ‘pijnlijke oproep’ die vaak
de zorgen van God markeert.
Daarom moet ieder mens niet alleen
vragen om "licht om zijn weg te zien,
maar ook om de kracht om zich te
willen verenigen met de goddelijke
wil.”[12]

De hulp van de geestelijke
begeleiding

We weten niet of Nikodemus, voor of
na het bezoeken van Jezus, andere
leerlingen om advies heeft gevraagd.
Misschien was het Jozef van
Arimathea zelf die hem aanmoedigde
om Jezus openlijk te volgen, zonder
de andere Farizeeën te vrezen. Zo
zou hij hem naar zijn definitieve
ontmoeting met Jezus hebben geleid.
Dat is wat de geestelijke begeleiding
of leiding inhoudt: het kunnen



vertrouwen op de raad van iemand
die met ons meeloopt; iemand die
probeert te leven in harmonie met
God, die ons goed kent en het beste
voor ons wil.

Het is waar dat de roeping altijd iets
is tussen God en mij. Niemand kan
voor mij mijn roeping zien. Niemand
kan voor mij beslissen. God richt zich
tot míj, nodigt míj uit en geeft míj de
vrijheid om te antwoorden en Zijn
genade om deze weg te volgen. Toch
is het in dit proces van
onderscheiden en beslissen een grote
hulp om te kunnen vertrouwen op
een deskundige gids; onder andere
om te bevestigen dat ik de vereiste
objectieve kwaliteiten bezit om deze
weg in te slaan en om de oprechtheid
van mijn intentie te verzekeren bij
het nemen van de beslissing om
mezelf aan God te geven. Van de
andere kant, zoals de Catechismus
leert, kan een goede geestelijk
leidsman een leraar van het gebed



worden[13]: iemand die ons helpt om
in ons gebed de verlangens van ons
hart en de gebeurtenissen in ons
leven te lezen, te laten rijpen en te
interpreteren. Ook in deze zin
kunnen we geholpen worden om
onze eigen roeping te verduidelijken.
Tenslotte is het iemand die ons
misschien op een dag zal kunnen
vertellen, zoals de heilige Johannes
aan de heilige Petrus, toen hij in de
verte die mens zag die vanaf de
oever tot hen sprak: ‘Het is de
Heer!’ (Joh 21,7).

In ieder geval is dit
onderscheidingsvermogen in grote
mate een persoonlijke weg, en dat
geldt ook voor de uiteindelijke
beslissing. God zelf laat ons vrij. Zelfs
na de ‘trigger’. Als de eerste stap
eenmaal is gezet, duikt daarom de
twijfel gemakkelijk weer op. God
houdt nooit op ons te vergezellen,
maar Hij blijft op een zekere afstand.
Het is waar dat Hij alles gedaan heeft



en zal blijven doen, maar nu wil Hij
dat we de laatste stap zetten in volle
vrijheid, met de vrijheid van liefde.
Hij wil geen slaven, maar kinderen.
En daarom blijft Hij op een discrete
afstand, zonder zich aan ons geweten
op te dringen, bijna zouden we
kunnen zeggen als ‘waarnemer’. Hij
houdt ons in de gaten en wacht
geduldig en nederig op onze
beslissing.

"Zie, gij zult zwanger worden en een
zoon ter wereld brengen” (Lc 1, 31).
Op het moment van stilte dat volgde
op de aankondiging van de
aartsengel Gabriel, leek de hele
wereld zijn adem in te houden. De
goddelijke boodschap was
afgeleverd. De stem van God was al
jaren in het hart van de Maagd te
horen. Maar nu zweeg God. En Hij
wachtte. Alles hing af van het vrije
antwoord van dat jonge meisje in
Nazareth. En Maria zei: "Zie, de
dienstmaagd des Heren; mij



geschiede naar uw woord.” (Lc 1,38)
Jaren later, aan de voet van het kruis,
zal Maria uit de handen van
Nikodemus het levenloze lichaam
van haar Zoon ontvangen. Wat een
indruk zou het op deze jonge leerling
achterlaten om te zien dat de Moeder
van Jezus, te midden van zo'n
immens verdriet, de wegen van God
liefdevol weer aanvaardt: "Mij
geschiede naar uw woord". Hoe kan
men niet alles geven voor een liefde
die zo groot is?

José Brage

[1] Heilige Jozefmaria, Brief van 6
-5-1945, nr. 42.

[2] Ibid.

[3] Joseph Ratzinger, Het Zout van de
aarde, Ignatius Press, 1997, blz. 34.



[4] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, Crónica, 1974,
deel I, blz. 529.

[5] Heilige Jozefmaria, Meditatie,
14-2-1964. Aangehaald in Andrés
Vásquez de Prada, Stichter van Opus
Dei, deel. 1, blz. 67.

[6] Heilige Paulus VI, Homilie,
14-10-1968.

[7] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, Crónica, 1972,
blz. 460.

[8] Benedictus XVI, Ontmoeting met
de jongeren in Sulmona, 4-7-2010.

[9] S. Rubin en F. Ambrogetti, De
jezuïet: Gesprekken met Jorge
Bergoglio, (Buenos Aires: Vergara,
2010), blz. 45.



[10] Zalige John Henry Newman, 
Apología pro vita sua, Macmillan,
1931, blz. 233.

[11] Heilige Jozefmaria, Brief,
9-1-1932.

[12] Fernando Ocáriz, Licht om te
zien, kracht om te willen.
Verkrijgbaar op opusdei.org

[13] Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 2690.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/iets-groots-dat-is-liefde-v-hoe-
ontdekken-we-onze-roeping/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/iets-groots-dat-is-liefde-v-hoe-ontdekken-we-onze-roeping/
https://opusdei.org/nl-nl/article/iets-groots-dat-is-liefde-v-hoe-ontdekken-we-onze-roeping/
https://opusdei.org/nl-nl/article/iets-groots-dat-is-liefde-v-hoe-ontdekken-we-onze-roeping/

	Iets groots dat liefde is (IV): Hoe ontdekken we onze roeping?

