opusdei.org

Het vuur van de
eerste christenen

Het vuur van de eerste
christenen Hoe reageerden de
eerste christenen op de wereld
waarin zij leefden? Men is
geneigd om de verspreiding van
het evangelie toe te schrijven
aan het verrichten van
wonderen. Maar het was toch
het geloof zelf dat de mensen
van alle sociale lagen,
leefomstandigheden en
culturen aantrok. Het geloof en
de liefde tot Christus.



21-10-2007

Op het strand, enkele uren voor
zonsopgang, wandelt een man. Hij
kijkt aandachtig naar de zee. Hij is
een bekende in intellectuele kringen.
Het duurt niet lang voor hij op dit nu
nog uitgestorven strand iemand
anders ontmoet: het is een oude
man. De intellectueel vraagt zich af
wat deze man hier zo vroeg in de
ochtend is komen doen, maar hij zegt
niets. Hij kijkt alleen naar hem en is
verwonderd. De grijsaard bespeurt
zijn verbazing, en gaat met hem in
gesprek. Hij vertelt hem te wachten
op zijn familieleden die op zee zijn.

Het gesprek gaat verder. De
intellectueel geeft zijn mening over
allerlei onderwerpen: cultuur,
politiek, godsdienst. Hij praat graag.
De oude man kan luisteren en, als hij
onderbreekt, doet hij dat met



christelijke geest. In andere
omstandigheden zou de intellectueel
misschien spottende opmerkingen
hebben gemaakt of het gesprek
hebben beéindigd. De eenvoud van
de oude man werkt echter
ontwapenend.

De intellectueel deelt zijn ideeén dan
wel niet, maar hij erkent dat ze veel
dingen gemeen hebben. Hij krijgt
sympathie voor het onschuldige
geloof van de oude man. De uren
snellen voorbij. Ze nemen afscheid
van elkaar. Ze zullen elkaar nooit
meer zien.

De intellectueel zal deze ontmoeting
nooit vergeten. Hij zal enkele
maanden later inzien dat alleen nog
de woorden van de oude man zijn
dorst naar waarheid lijken te stillen.
Een toevallige ontmoeting heeft hem
dichter bij het geloof gebracht, hem
een ruimere horizon doen ontdekken
dan al zijn vroegere gedachten hem



lieten zien. Kort daarna zal Justinus,
de filosoof, het doopsel ontvangen,
en zal hij een van de grootste
christelijke geloofsverdedigers
worden [1].

Weg naar het geluk

Het is mogelijk dat een dergelijk
voorval plaatsvond bij onze
vrienden, of bij onszelf. Het verhaal
van de heilige Justinus is actueel,
want het antwoord op de vragen die
de mens zich altijd blijft stellen -de
zin van het leven, de mogelijkheid
om gelukkig te worden, de weg naar
het geluk, het bestaan van het lijden-
kan alleen van Christus komen. Toch
is het op zich niet vanzelfsprekend
dat het geluk en de volheid van het
leven zich juist op het Kruis
bevinden.

Wellicht is dit de reden waarom we
onze aandacht soms afleiden van het
probleem. We proberen het lijden
koste wat kost te ontvluchten, maar



het lijden is onvermijdelijk. We
richten ons leven op het succes, de
zekerheid die het geld, het plezier
ons geven, maar deze funderingen
blijken bedrieglijk. Na een tijd gaan
ze vervelen en verdwijnen tenslotte.
Wat overblijft, is de eenzaamheid
van de verloren zoon, de
ontreddering van de mens die zijn
leven zonder God wilde opbouwen

[2].
Moderne mensen in het oude Rome

In Augustinus’ Belijdenissen of het
leven van de eerste bekeerlingen,
ontdekken we dat hun wezenlijke
zorgen dezelfde zijn als die van de
hedendaagse mens. Dezelfde angst,
dezelfde oplossingen, dezelfde
surrogaten, hetzelfde en enige échte
antwoord: Christus. Er zijn mensen
die deze werkelijkheid ontkennen,
door de mensen van de eerste eeuw
voor te stellen als mensen die niet bij
machte waren om onderscheid te



maken tussen werkelijkheid en fictie.
Ze stellen het geloof in God voor als
iets onmogelijks in het licht van de
huidige vooruitgang, als
onverenighaar met de moderne
betekenis van het woord vrijheid.
Een dergelijke kijk op de eerste
christenen —en hun tijdgenoten!-
doet hun geen recht: ook het oude
Rome kende meer dan genoeg
moderne mensen, die de vooruitgang
gebruikten voor hun genot, en hun
egoisme verdedigden in naam van de
vrijheid.

De eerste christenen hebben, met de
hulp van de genade, weerstand
kunnen bieden aan dezelfde
moeilijkheden als wij. Het is zelfs
goed mogelijk dat hun moeilijkheden
objectief groter waren dan de onze,
want ze leefden in een wereld voor
wie het christelijk gedachtegoed
vreemd was. Een wereld waarin,
naast een tot dan toe ongekend
technisch en cultureel niveau,



woorden als ‘rechtvaardigheid’ of
‘gelijkheid’ voorbehouden waren aan
een kleine elite; waar misdaden
tegen het leven gemeengoed waren;
waar het publiek vermaak bestond in
het aanschouwen van andermans
dood. Men spreekt wel eens over de
moderne wereld als over een post-
christelijke wereld, in negatieve zin.
Een dergelijke bewering vergeet dat
zelfs degenen die de boodschap van
Christus willen ontkennen, de
menselijke verdiensten van deze
eerste christenen niet links kunnen -
noch willen- laten liggen. De
gemeenschappelijke bodem is
duidelijk voor alle mensen van goede
wil, en zij ontbreken nooit. In zekere
zin is de werkelijkheid, sinds
Christus, christelijk.

De vroomheid van de eerste
christenen

Hoe reageerden de eerste christenen
op de wereld die hun omgaf? Het is



soms verleidelijk om de verspreiding
van het evangelie toe te schrijven
aan buitengewone tekenen en
wonderen. Men kan ten onrechte
denken dat, als ze verdwenen zijn,
men zich alleen nog kan neerleggen
bij de dwalingen die ons omringen.

We vergeten dan dat Christus
dezelfde is, gisteren, vandaag en voor
altijd, dat zijn arm niet korter is
geworden. En we vergeten ook dat
het merendeel van de eerste
christelijke gemeenschappen geen
enkel buitengewoon teken heeft
gezien. Het geloof was het wonder
dat de mensen uit alle lagen van de
maatschappij,
levensomstandigheden en culturen
aantrok. Het geloof en de liefde voor
Christus.

Hun heldhaftige eenheid van leven

De eerste christenen waren zich
ervan bewust een nieuw leven te
leiden. Iets zo eenvoudig en



subliem als het doopsel [3] had van
hen andere mensen gemaakt: niets
kon nog hetzelfde zijn als vroeger. Ze
waren de bewaarders en
begunstigden van de liefde van Jezus
voor alle mensen. God woonde bij
hen in. Daarom probeerden de eerste
christenen op ieder moment de
goddelijke wil te vervullen, te
handelen met de volgzaamheid van
de Zoon aan de plannen van zijn
Vader.

Zo komt het dat, door hun dagelijkse
leven, door hun heldhaftige eenheid
van leven —vaak alleen al heldhaftig
door hun standvastigheid- Christus
de omgeving waarin ze leefden,
nieuw leven heeft ingeblazen. Zij
konden goede instrumenten van God
zijn, omdat ze altijd hebben willen
handelen zoals Jezus zelf. De heilige
Justinus zal in de oude man op het
strand de persoon herkennen die
hem tot het geloof heeft gebracht,
zelfs al kwam zijn bekering pas later.



Priscilla en Aquila hebben de
mogelijkheden van Apollos ontdekt.
We zien nu dat de gevolgen van deze
ontmoetingen van onschatbare
waarde zijn. Het is niet mogelijk om
te denken aan de apologeten zonder
Justinus, aan de verbreiding van het
christendom zonder Apollos. Toch
speelde alles zich af in een oogwenk.
Wat zou er gebeurd zijn als de oude
man niet het initiatief had genomen
en niet aan Justinus had gevraagd of
ze elkaar al kenden? Als Priscilla of
Aquila, vol bewondering voor
Apollos’ welsprekendheid, hun eigen
weg waren gegaan? We weten het
niet. Wat we wel weten, is dat ze
gevolg hebben gegeven aan de
ingevingen van de heilige Geest die
hen naar die ontmoeting heeft geleid
en God heeft hun volgzaamheid veel
vrucht laten dragen. In hen is
werkelijkheid geworden wat de
heilige Jozefmaria verwachtte van
zijn kinderen en van alle christenen:
ieder van u moet zich inspannen



om een apostel van apostelen te
worden [4].

Intens gebedsleven

Dat zij in staat waren om te
beantwoorden aan de ingevingen
van de Geest in hun ziel, kwam in de
eerste plaats doordat ze een intens
gebedsleven onderhielden. Ze wisten
verschillende momenten in hun
leven vrij te houden om met de Heer
om te gaan. Ze lieten dit niet over
aan het toeval. Ze gingen ervan uit
dat de ontmoeting met de Heer
tijdens de rest van de dag athing van
deze momenten van intimiteit met
Hem.

Talrijke teksten uit de eerste eeuwen
stellen ons in staat om beter te weten
hoe de christenen uit die tijd hun
geloof beleefden. Bij het opstaan,
dankten ze God op hun knieén.
Driemaal in de loop van de dag
baden ze het Onze Vader, zonder dit
te herleiden tot een herhaling van



woorden: de commentaren van de
Vaders en de eerste kerkelijke
schrijvers laten zien hoe ze dit gebed
in verband brachten met hun
gewone werkzaamheden.

Dit gebed leidde hen onder andere
binnen in hun goddelijk kindschap,
dat zich niet beperkte tot een
abstracte realiteit. Als ze baden voor
hun vijanden, zochten ze naar een
manier om voor hen te getuigen van
de liefde van God. Als ze vroegen om
het dagelijks brood, brachten ze dit in
verband met de Eucharistie en
dankten God voor zo’n grote gave. In
dezelfde smeekbede ontdekten ze de
noodzaak om vrij te zijn van de
aardse goederen, zonder meer te
willen dan het noodzakelijke en ook
zonder een overdreven gevoel van
gemis over wat hen zou kunnen
ontbreken.

Het Onze Vader werd de
samenvatting van het hele Evangelie



en de norm voor het christelijke
leven. De momenten die ze kozen
voor dit soort gebed herinnerden
hun aan de geheimen van het geloof
en de noodzaak om zich gedurende
de hele dag met Jezus te verenigen,
uur na uur: “Het is zeker dat de
heilige Geest over de apostelen
neergedaald is op het derde uur [...]
De Heer werd gekruisigd op het
zesde uur en op het negende uur
heeft hij onze zonden gewassen in
zijn bloed [5].” De catechese, de
vorming die zij ontvingen, scheidde
het christelijke mysterie nooit van
het leven zelf.

Wachters in de aanwezigheid van
de Heer

Veel christenen vastten op woensdag
en vrijdag, de dies stationis. Het werk
ging door en het hele leven was
getint door het sterke verlangen om
waakzaam te blijven, dat zich
vertaalde in de smeekbede voor de



anderen. Zoals soldaten die de wacht
houden, beschouwden degenen die
deze gewoonte volgden zichzelf als
wachters in de aanwezigheid van de
Heer.

En deze vroomheidsoefening had
een weerslag op hun omgeving:
“Uitgaande van het eten dat je van
plan was te nemen, zul je het bedrag
kunnen uitrekenen dat je die dag zou
hebben uitgegeven, en je zult het
aanbieden aan een weduwe, een
wees of een noodlijdende” [6]. Wat is
die band toch ontroerend die door
alle eeuwen van het christendom de
ware vroomheid verbindt met de
naastenliefde!

Kracht om van Christus te getuigen

De Eucharistie nam een voorname
plaats in. De toewijding aan het
woord van God, de gebeden en het
breken van het brood [7] beperkte
zich niet alleen tot de zondagen.
Sommige teksten van de eerste



christelijke schrijvers laten ons
mensen zien die de Heilige
Communie doordeweeks ontvingen,
zelfs al kostte het inspanning om het
vrijwillige vasten niet te
onderbreken.

Elk offer leek klein om de eenheid
met Jezus te versterken. Mannen en
vrouwen die wisten dat, als ze
sterker met Christus verbonden
waren, het ook des te eenvoudiger
was om te ontdekken wat God van
hen verwachtte, en om de
gelegenheden te herkennen die Hijj
had voorzien om zoveel mensen te
leiden naar het volmaakte geluk.

Deze vroomheidsoefeningen werden
niet ervaren als verplichte normen
van het geloof. Het was een logische
manier om te beantwoorden aan de
ontvangen genade. God had zichzelf
aan de mensen gegeven, hoe zouden
de mensen kunnen nalaten om Hem
te zoeken, met Hem om te gaan?



Daarom waren ze niet tevreden met
een minimum en steunden ze op
alles wat eer kan geven aan God door
met Hem om te gaan [8].

Uit deze vroomheidsnormen — zo zou
je ze kunnen noemen — haalden zjj
de kracht om van Christus te
getuigen temidden van hun
werkzaamheden of om contemplatief
te leven, want ze hadden begrepen
dat God gebruik wilde maken van al
hun daden om zijn Rijk te
verkondigen. Ze vergaten niet dat
veel grote dingen afhankelijk waren
van hun overgave aan de wil van
God. [9].

Met de kracht van de liefde

Daarom was het vroomheidsleven
onafscheidelijk van een diepgaand
apostolaat. In sommige gevallen
merkten de vrienden van de eerste
christenen veranderingen op in hun
manier van leven. De waardigheid
van het leven van een christen is



onverenighaar met veel handelingen
die toen, zoals nu, normaal werden
gevonden.

De christenen maakten gebruik van
dit contrast om te getuigen van hun
hoop en hun nieuwe gedrag. Ze
lieten uitkomen hoe hun houding
beter overeenstemde met de
menselijke waardigheid en
bevestigden, dat hun geloof niet voor
hen verborgen hield wat goed is in
de wereld: “Ik ga, op de Saturnalién,
niet vanaf de vroege ochtend naar de
baden om niet én de nacht én de
ochtend te verliezen, toch neem ik
wel een bad, op een geschikt en
heilzaam uur, om de warmte van
mijn bloed te behouden. [...] ik ga op
de feesten van Liber niet op straat
aan tafel zitten, maar waar ik ook
eet, eet ik toch hetzelfde als jij.” [10]

Ze legden uit dat hun houding het
hun mogelijk maakte hun hart vrij te
houden voor God en voor de



anderen, want “als we de gedachten
ontvluchten, verwerpen we nog
sterker de werken” [11]. Zo
vernietigden ze de drogredenen van
een puur uiterlijke moraal, want wat
een mens onzuiver maakt, is wat uit
zijn hart komt [12].

Werken aan een meer
rechtvaardige wereld

Sommige bekeringen tot het
christendom waren niet zichtbaar
voor de buitenwereld, althans niet in
eerste instantie. Velen stonden, al
voor hun doopsel, bekend om hun
rechtschapenheid: de heilige
Justinus, de consul Sergius Paulus
[13], Pomponia Grecina [14], de
senator Apolonius [15], de familie
Flavius [16] en vele anderen kunnen
als voorbeeld dienen.

De Romeinse geschiedschrijvers
hebben een paar beroemde namen
in de herinnering bewaard, maar de
meeste eerste christenen waren



gewone mensen die, geleid door de
genade, de waarheid van de
boodschap van de Heer hebben
erkend. Omdat ze het geloof op een
volwassen leeftijd hebben ontdekt,
hebben hun beroep en hun sociale
relaties een nog grotere waarde
gekregen; ze hebben de omgeving
geschapen, waarin Christus in hen en
door hen zou handelen.

In geen geval hebben ze besloten om
zichzelf uit te sluiten of aanvaard om
uitgesloten te worden van de
maatschappij, waarin ze opgegroeid
waren en waar ze van hielden. Ze
schipperden natuurlijk niet met wat
de Heer kon beledigen, maar ze
probeerden zichzelf te overtreffen in
de vervulling van hun plichten met
de overtuiging dat hun handelen bij
zou bijdragen tot het ontstaan van
een meer rechtvaardige wereld.

Apostolaat van de eerste
christenen De getuigenissen zijn



talrijk, maar het beste bewijs van
hun houding is misschien het
overtuigde apostolaat van de eerste
christenen. Achter de geschiedenis
van elke bekering vinden we iemand
die in daden heeft laten zien dat zijn
keuze goed was en waarachtig. Een
man of een vrouw die het leven
tegemoet ging met vastberadenheid
en vreugde.

Op het moment van handelen,
zochten de christenen geen valse
alternatieven voor hun openbare en
het privé-leven. Ze leefden zoals
Christus zelf leefde. Dit kwam in
botsing met de mentaliteit van de
tijd, toen velen de godsdienst zagen
als een instrument ten dienste van de
samenhang van de maatschappij.

Een dergelijke verwarring zien we
bijvoorbeeld in het relaas van de
marteldood van de heilige Justinus.
De prefect Rusticus was bijvoorbeeld
niet bij machte om de woorden van



de martelaar te aanvaarden of te
begrijpen, waarin hij zijn
verantwoordelijkheid en zijn
persoonlijk initiatief uitdrukte: “We
komen bij elkaar, daar waar ieder
wil, daar waar hij kan. Denk je echt
dat we allemaal op dezelfde plaats
samenkomen? Nee, dat is niet zo [...]
Ikzelf woon boven een zekere
Martinus, bij het bad van Timothets.
[...] Aan alle mensen die bij me
wilden komen, heb ik de leer van de
waarheid doorgegeven.” [17]

Hun apostolaat was het gevolg van
de volle vrijheid en het initiatief van
de kinderen van God. De grote
sociale omwenteling die ze
voortbrachten was altijd het gevolg
van een indrukwekkend aantal
persoonlijke veranderingen.

‘Martelaar’ en ‘getuige’

Het onbegrip was voor de eerste
christenen een stimulans om hun
geloof in daden te laten zien. De



liefde tot God kwam tot uiting in het
martelaarschap. De marteldood werd
begrepen als een getuigenis, maar als
de marteldood de hoogste vorm was
van getuigen, waren de meeste
christenen zich er ook van bewust,
dat ze een geestelijk martelaarschap
moesten weerspiegelen, door in hun
leven dezelfde liefde te bewijzen die
de martelaren bewoog.

Eeuwenlang konden de woorden
‘martelaar’ en ‘getuige’ onderling
verwisseld worden, want ze
betekenden hetzelfde. Onze
voorouders in het geloof wisten dat
het Evangelie beter begrepen kon
worden als zijzelf zich als christenen
zouden gedragen en dat
dubbelzinnigheid aanleiding zou
geven tot aanstoot, “want als de
heidenen op onze lippen de woorden
van God horen, staan ze vol
verwondering over hun schoonheid
en grootsheid, maar als ze ontdekken
dat onze daden niet overeenkomen



met de woorden die we uitspreken,
beginnen ze onmiddellijk
godslasterlijk te worden en beweren
dat het om een vals verhaal gaat en
om bedrog.” [18]

“Noodzaak van de liefde”

Benedictus XVI heeft ons herinnerd
aan de noodzaak om de liefde zo te
uiten: “De liefde tot de naaste,
geworteld in de liefde tot God, is
vooral een taak die elke gelovige
aangaat.” [19] Wat is het een
boeiende taak om hier en nu de
liefde tegenwoordig te stellen die de
mens zonder ophouden nodig heeft!
[20] Een liefde die de eerste
christenen beoefend hebben in hun
zorg voor de maatschappij, hun
beroepsethiek, hun rechtschapen
leven en hun gevoel voor
vriendschap en trouw. Ten slotte,
door hun eenheid van leven.“Wjj zijn
altijd en in alles ondubbelzinnig en
in overeenstemming met onszelf,



omdat we gehoorzamen aan de rede
zonder haar geweld aan te
doen.” [21]

De eerste christenen navolgen

In het licht van deze overwegingen is
het gemakkelijk te begrijpen,
waarom de heilige Jozefmaria zijn
dochters en zonen aangemoedigde
om de eerste christenen na te volgen.
Het is boeiend om te leven zoals zij
hebben geleefd: de overweging van
de geloofsleer tot we haar ons
eigen hebben gemaakt, de
ontmoeting met Christus in de
Eucharistie, het persoonlijke
gesprek —dat wil zeggen een gebed
zonder anonimiteit-in de
tegenwoordigheid van God,
moeten de diepste kern zijn van
ons gedrag [22].

Zo zullen ons werk, ons gewone
leven, getuigenis afleggen van wie
we zijn: christelijke medeburgers die
met vreugde willen beantwoorden



aan de geweldige uitdagingen van
ons geloof, in alle volheid beleefd
[23].

We zullen de verbijstering
meemaken van de eerste leerlingen
voor de eerste vruchten van de
wonderen die ze verrichten in
naam van Christus en, zoals zij,
zullen wij kunnen bevestigen: “We
hebben zoveel invloed om de
omgeving waarin we leven!” [24]

[1] Vgl. heilige Justinus, Dialogus cum
Tryphone, 2.

[2] Vgl. Lc 15,16.

[3] Gesprekken met Mgr. Escriva, nr.
24.

[4] De Weg, nr. 920.

[5] Heilige Cyprianus, De Dominica
oratione, nr. 35.

[6] Hermas, De Herder, Vergelijking V,
4,



[7] Vgl. Hnd 2, 42.
[8] Vgl. Tertullianus, De oratione, 27.
[9] Vgl. De Weg, nr. 755.

[10] Tertullianus, Apologeticum, 42.
[11] Athenagoras, Legatio pro
christianis, 33.

[12] Mt 15, 18-19.
[13] Vgl. Hnd 13, 7.
[14] Tacitus, Annales, 13, 32.

[15] Vgl. Suetonius, Vita Domitiani,
10, 2.

[16] Vgl. Suetonius, Historia Romana,
67, 14.

[17] Martyrium S. Iustinii et
sociorum, 75.

[18] Pseudo-Clemens, Homilia
[Secunda Clementis], 13.



[19] Benedictus XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, nr. 20.

[20] Vgl. ibid., nr. 31.

[21] Athenagoras, Legatio pro
christianis, 35.

[22] Als Christus nu langskomt, nr.
134.

[23] Cf. ibid.

[24] De Weg, nr. 376.

Documentos, augustus 2006

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/het-vuur-van-de-eerste-
christenen/ (16-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/het-vuur-van-de-eerste-christenen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-vuur-van-de-eerste-christenen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-vuur-van-de-eerste-christenen/

	Het vuur van de eerste christenen

