opusdei.org

‘Het is de moeite
waard’ (V): In zijn
oorspronkelijke
zuiverheid, in zijn
stralende nieuwheid

Onze Heer heeft beloofd dat de
Heilige Geest zijn Kerk zou
leiden zodat zij trouw zou zijn,
dat wil zeggen, erop gericht in
een permanente dialoog met
elk tijdperk door te geven wat
zij had ontvangen. Dat is ook de
manier waarop het Opus Dei
door de geschiedenis heen
voortgaat.



5-6-2024

‘Dit heb Ik u gezegd, opdat wanneer
de tijd hiervan aanbreekt, gij u zoudt
herinneren dat Ik het u gezegd

heb’ (Joh 16,4). Deze woorden die
Jezus uitspreekt tijdens het Laatste
Avondmaal zijn duidelijk gericht op
de toekomst: ze laten ons vandaag
zijn priesterlijk gebed lezen als
gericht aan ons, als een soort altijd
levend testament. Een groot deel van
wat de Heer in die laatste momenten
aan zijn leerlingen toevertrouwt,
heeft betrekking op de zending van
de Heilige Geest: ‘Wanneer Hij echter
komt, de Geest der waarheid, zal Hij
u tot de volle waarheid brengen; Hij
zal niet uit zichzelf spreken, maar
spreken al wat Hij hoort en u de
komende dingen aankondigen’ (Joh.
16,13). Deze verwachting van de
toekomst zou ons ertoe moeten
aanzetten ons steeds af te vragen:



‘Wat verwacht de Heer vandaag van
ons, christenen?’ Dat is de vraag die
de prelaat van het Opus Dei zichzelf
enkele maanden nadat hij deze
opdracht van de Heer had gekregen
stelde. En hij antwoordde: ‘Dat wij
aan de onrust en de behoeften van
de mensen tegemoet komen, door
allen het Evangelie te brengen in zijn
oorspronkelijke zuiverheid en
tegelijkertijd in zijn stralende
nieuwheid.’[1]

God blijft zich aan de mensheid
geven

Het lijden, de dood en de verrijzenis
van Jezus, de kern van Gods
Openbaring aan de mensheid,
hebben op een specifieke plaats en
op een specifiek historisch moment
plaatsgevonden. Het zijn echter geen
gebeurtenissen die geschiedenis zijn
geworden, zoals met al het overige
het geval is: het paasmysterie blijft
ook vandaag vrucht dragen. In feite



is de Eucharistie, die de sacramentele
vorm van die gebeurtenissen is, niet
slechts een herinnering, maar een
gedachtenis,in de bijbelse betekenis
van de uitdrukking: de Eucharistie
maakt dit mysterie aanwezig in alle
tijden; zij is een geschenk —traditio —
van de barmhartige liefde van de
Vader voor de wereld. De Eucharistie
stelt een concrete historische
gebeurtenis opnieuw tegenwoordig,
maar ze laat ons tegelijkertijd zien
dat de waarde van Pasen door de
barriéres van de tijd heen breekt om
in onze eigen tijd te worden
ingevoegd. En dit geldt niet alleen
voor deze kern van Gods openbaring,
maar op een bepaalde manier voor
alle onderrichtingen van Jezus: Hij
vertrouwt ons de taak toe om deze
Blijde Boodschap op elk moment van
de geschiedenis — tradere — door te
geven (vgl. Mt 28,19-20).

Deze zending, waardoor ‘de Kerk in
haar leer, leven en eredienst alles



wat zijzelf is, alles wat zij gelooft
bestendigt en doorgeeft aan alle
geslachten’[2] impliceert
noodzakelijkerwijs een vooruitgang.
Hoewel dit begrip vaak wordt
beschouwd als tegengesteld aan dat
van traditie, is dit een misverstand.
In werkelijkheid drukken beide een
harmonieuze beweging uit: zowel
traditie als vooruitgang duiden op
openheid tegenover de geschiedenis.
En dat is wat de Kerk doet als ze
voortgaat haar leven te geven aan de
mensen van alle tijden. De
hoofdrolspeler van deze traditie, van
dit doorgeven, is de Heilige Geest, die
de woorden van Jezus in de
geschiedenis eeuwig maakt; en Hij is
eveneens de hoofdrolspeler van de
vooruitgang, vooral door middel van
het leven van ieder van de heiligen,
‘waardoor steeds nieuwe aspecten
van de evangelieboodschap ontdekt
en bekend gemaakt worden’.[3]

De frisheid van het begin



Deze manier van zijn van de Kerk
wordt overgenomen in elk van de
levende ledematen die samen het
ene Lichaam van Christus vormen.
Daarom is het ook de manier van zijn
van het Opus Dei, ‘zo oud als het
Evangelie en als het Evangelie zo
nieuw’.[4] In het Werk, net als in de
Kerk, vormen traditie en vooruitgang
een harmonieus geheel, zoals ook
heiligheid en apostolaat samengaan.
De heiligheid komt tot uiting in de
trouw aan een van God ontvangen
geest, en het apostolaat ontwikkelt
zich te midden van een
noodzakelijkerwijs veranderende
wereld. Deze harmonie is vrucht van
de Heilige Geest, die ons aanspoort
om zowel de leringen die we hebben
ontvangen te waarderen alsook ons
enthousiasme om nieuwe wegen te
openen om het Evangelie in de
harten van alle mensen van onze tijd
te brengen.



Als wat wordt doorgegeven een leven
is, een geest, een manier van zijn,
wordt de trouw noodzakelijkerwijs
bereikt door open te staan naar de
geschiedenis. Wat de Kerk aan elk
tijdperk geeft zijn geen objecten,
levenloze dingen, maar een levende
vorm, de vorm van Christus die
geroepen is om elke cultuur van
binnenuit om te vormen. Wie bij de
verkondiging van het Evangelie de
historische situatie van zijn
gesprekspartner en de historische
situatie van de samenleving waarin
hij zich beweegt niet zou willen
begrijpen, door zich alleen maar
bezig te houden met het onderwijzen
van een abstracte leer, alsof die voor
eens en voor altijd vaststaat, die zou
de boodschap van Jezus Christus niet
trouw overbrengen.

In de traditio evangelii, de overdracht
van het Evangelie, lijkt de trouw op
de continuiteit van een levende,
stromende rivier, die ons in contact



brengt met de frisheid van de bron.
Benedictus XVI heeft uitgelegd hoe
de Heilige Geest zorgt voor ‘de band
tussen de ervaring van het
apostolisch geloof, beleefd in de
oorspronkelijke gemeenschap van
leerlingen, en de huidige ervaring
van Christus in zijn Kerk. (...) De
traditie — vervolgde hij —is geen
overdracht van dingen of woorden,
een verzameling dode dingen. De
traditie is de levende rivier die ons
verbindt met de oorsprong, de
levende rivier waarin de bron altijd
aanwezig is’.[5] Het Opus Dei geeft
aan de wereld een geest door, een
christelijke manier van leven, een
besef van de diepe kinderlijke relatie
met God die zijn oorsprong vindt in
het Doopsel. Deze geest, net als de
Traditie van de Kerk waarvan zij
deel uitmaakt, kan en mag niet in al
haar aspecten worden vastgelegd en
gespecificeerd. Bovendien zal een
bepaalde vorm van concretisering op
dit moment niet noodzakelijkerwijs



ook morgen geldig blijven, want wat
in de loop van de tijd wordt
overgedragen is niet zozeer dat als
wel een geest van kindschap
waardoor we in Christus leven en die
in staat is om leven te geven in elke
nieuwe situatie die de geschiedenis
ons biedt. Zoals Paus Franciscus
heeft geschreven: ‘Telkens wanneer
wij trachten naar de bron terug te
keren en de oorspronkelijke frisheid
van het Evangelie terug te krijgen,
verschijnen er nieuwe wegen,
creatieve methoden, andere
uitdrukkingsvormen, meer
welsprekende tekenen, woorden die
vol zijn van een vernieuwde
betekenis voor de huidige wereld.’[6]

Een aggiornamento in ons
persoonlijk leven

Jezus gaf zijn leerlingen de opdracht
om alle mensen en volkeren te
bereiken door hun cultuur en
context te kennen. Om deze



uitdaging uit te drukken, wordt vaak
het Italiaanse woord aggiornamento
gebruikt, dat letterlijk zich
vernieuwen, actueel zijn, betekent.
Het woord werd bijvoorbeeld
gebruikt door de heilige Johannes
XXIII en zijn opvolgers om te
verwijzen naar de zending van het
2e Vaticaans Concilie. Op zichzelf
drukt de term de zorg uit om niet aan
actualiteit in te boeten, om aan te
sluiten bij wat de mensen begrijpen
of ervaren. Er waren echter mensen
die de betekenis ervan verarmden
door ervoor te pleiten dat de Kerk
een ‘inhaalslag’ zou maken, in de zin
van zich zonder meer aanpassen aan
de omstandigheden van de tijd, als
iemand die zijn boodschap ‘afstemt
op’ de eisen van allerlei nieuwe
ontwikkelingen, waardoor
uiteindelijk de boodschap zelf
verloren gaat.

De heilige Jozefmaria reageerde
onmiddellijk op deze tweede



interpretatie van de uitdrukking. Bjj
verschillende gelegenheden
waarschuwde hij dat het niet de Kerk
is die zich aan de tijd moet
aanpassen, maar dat het elk tijdperk
is dat de reddende boodschap van
Jezus Christus moet ontdekken: ‘Het
aggiornamento — zo zei hij — moet
vooral in het persoonlijke leven
verwezenlijkt worden om het in
overeenstemming te brengen met die
oude nieuwheid van het
evangelie.’[7] Hij voegde er nog aan
toe dat iemand die de geest van het
Opus Deli beleeft, in de mate waarin
hij midden in de wereld werkt en
volledig is opgenomen in de
processen van de samenleving,
vanzelfsprekend bij de tijd zou
moeten zijn, aggiornato, en zo 00k
zijn zending zou moeten
actualiseren. Deze dynamiek van de
trouw, zo heeft de prelaat van het
Opus Dei uitgelegd, vindt vooral
plaats als een ‘vanzelfsprekende
aggiornamento’: die van een persoon



die de geest belichaamt die door de
heilige Jozefmaria is doorgegeven.
‘Vooral op het gebied van het
persoonlijk apostolaat — dat het
belangrijkste is in het Werk — en het
in christelijke zin oriéntatie geven
aan beroepen, instellingen en
menselijke structuren, trachten wij
initiatief en creativiteit in te zetten;
zo komen we met velen tot oprechte
vriendschap en verspreiden we het
licht van het evangelie in de
samenleving.’[8] De personen die de
geest van het Opus Dei proberen te
belichamen, beleven gewoonlijk uit
de aard van hun roeping deze
‘creatieve continuiteit’. Deze houding
komt echter niet vanzelf: om creatief
te zijn, is het nodig om ‘de tijd
waarin wij leven diepgaand te
kennen, evenals de dynamiek die er
is, de specifieke mogelijkheden die
haar kenmerken, en de beperkingen
en de soms ernstige
onrechtvaardigheden waardoor deze
tijd geteisterd wordt’.[9] Terwijl het



idee van ‘aanpassing’ een reeks
krachten suggereert die van buitenaf
opkomen en vragen om te worden
aangepast aan de nieuwe eisen van
de tijd, wijzen uitdrukkingen als
‘dynamische trouw’ of ‘creatieve
continuiteit’ eerder op een activiteit
van binnenuit, vanuit een levendig
innerlijk leven, waarbij iedereen
creatief denkt en handelt, in een
constante dialoog met de
werkelijkheid die hem of haar
omringt. Deze creativiteit is daarom
nauw verbonden met
‘professionaliteit’ in de ware zin van
het woord; ze stimuleert de
intelligentie — intus legere, de
binnenkant lezen — waarmee men in
de dingen doordringt in plaats van
aan de oppervlakte te blijven.
Creativiteit is de vrucht van liefde
voor de wereld en voor de mensen,
omdat ze de inspanning inhoudt om
nieuwe wegen te zoeken, zonder toe
te geven aan het gemak van een
letterlijke herhaling van wat al is



verworven, hetgeen altijd minder
veeleisend is voor jezelf en minder
effectief voor anderen. Creativiteit
tenslotte is de vrucht van een
oprecht gebed: alleen door naar
Jezus, het centrum van de
geschiedenis, te kijken kunnen we
nieuwe sleutels vinden om binnen te
dringen in de harten van onze
tijdgenoten.

De leerling zal grotere werken
verrichten

Toen de heilige John Henry Newman
bestudeerde hoe de christelijke leer
zich in de loop van de tijd ontwikkelt,
besefte hij dat de hele prediking van
Jezus als een zaadje alles bevatte wat
het christendom in de loop van de
geschiedenis zou worden.[10] Zo
kunnen we begrijpen hoe, net zoals
een zaadje ontkiemt en zich
ontwikkelt athankelijk van de
kwaliteit van de bodem, van de
klimatologische omstandigheden en



omgevingsfactoren, het christendom
in de loop van de geschiedenis
ogenschijnlijk ongekende
verschijningsvormen heeft
voortgebracht die in werkelijkheid
niet totaal nieuw zijn, omdat ze al in
aanleg in het zaadje zaten. Het is
echter duidelijk dat die vruchten,
met hun kleuren en geuren, de juiste
tijd en gunstige omstandigheden
nodig hadden om tot ontwikkeling te
kunnen komen.

Het geloof van de eerste leerlingen in
de werkelijke aanwezigheid van
Christus' lichaam in de Eucharistie
bijvoorbeeld was het zaad dat lange
tijd later vrucht zou dragen in de
vorm van de eucharistische
aanbidding buiten de heilige Mis, in
de bouw van kerken of in onze
aanbidding bij de tabernakels. Dit
alles kon echter pas tot wasdom
komen toen in de 4e eeuw de
christenen op de voorwaarden
konden rekenen om de



eucharistische eredienst te
ontwikkelen. Elke nieuwigheid heeft
haar kiem in het begin, toen de
vrucht nog onzichtbaar was.

Iets soortgelijks gebeurt met de geest
van het Werk. Zeker, de heilige
Jozefmaria ontving de essentie van
het charisma, de kern van wat in de
loop van de tijd zou worden
doorgegeven, maar hij kon niet
voorzien wat er allemaal uit die
boodschap zou voortkomen; al
tijdens zijn leven ervoer hij deze
realiteit vele malen en het is logisch
dat dit door de eeuwen heen zo zou
blijven. Hardop biddend tijdens zijn
verblijjf in het Gezantschap van
Honduras in Madrid in 1937, drukte
hij het zo uit: ‘Door de
barmhartigheid van God ben ik de
eerste schakel en jullie zijn ook
eerste schakels in een ketting die
door de eeuwen heen zonder einde
zal doorgaan. Ik ben niet alleen; er
zijn nu zielen —en er zullen er in de



toekomst nog veel meer komen — die
bereid zijn met mij te lijden, met mij
te denken, met mij te delen in het
leven dat God heeft geschonken aan
dit lichaam van het Werk, dat nog
maar net geboren is’.[11]

Mgr. Fernando Ocariz heeft er in
Madrid, bij een van zijn eerste reizen
als Vader van deze familie, op
gewezen dat elke nieuwe fase in het
Opus Dei ‘voor ieder van ons een
goede gelegenheid is om te
overwegen opnieuw te beginnen, om
met meer dankbaarheid en meer
verantwoordelijkheid te beseffen dat
het Werk in onze handen ligt’.[12]
Deze dynamiek van het leven heeft
Jezus in zijn priesterlijk gebed bij het
Laatste Avondmaal al aan zijn
leerlingen aangekondigd: ‘Wie in Mij
gelooft, zal ook zelf de werken doen
die Ik doe. Ja, grotere dan die zal hij
doen’ (Joh 14,12). De nieuwheid van
de continuiteit, waardoor de boom
groeit en sterker wordt, is



uiteindelijk het resultaat van de
vereenzelviging met Jezus Christus
en van de volgzaamheid aan zijn
Geest. In Gods plan voor de
mensheid zijn het de Zoon en de
Heilige Geest die ons laten zien
waarom de waarheid en de
geschiedenis niet met elkaar in
tegenspraak zijn: de Zoon, de
Waarheid in eigen persoon, is degene
naar wie de geschiedenis verwijst en
van wie de hele geschiedenis haar
betekenis ontvangt; en de Geest, die
de Kerk op haar aardse reis leidt, is
degene die ons naar de volledige
waarheid zal leiden.

[1]Mgr. F. Ocariz, bericht, 7-7-2017.

[2] 2° Vaticaans Concilie, Dei Verbum,
nr. 8.

[3] Benedictus XVI, toespraak,
19-12-2009.



[4] HI. Jozefmaria, Gesprekken, nr.
24.

[5] Benedictus XVI, algemene
audiéntie, 26-4-2006.

[6] Paus Franciscus, apost. exh.
Evangelii gaudium, nr. 11.

[7] HI. Jozefmaria, Gesprekken, nr.
72.

[8] Mgr. F. Ocdriz, pastorale brief,
19-3-2022, nr. 10.

[9] Mgr. F. Ocdriz, bericht, 7-7-2017.

[10] Vgl. J.R. Newman, Essay over de
ontwikkeling van de christelijke leer.

[11] HI. Jozefmaria, Naar binnen
groeien???, blz. 85.

[12] Mgr. F. Ocariz, pastorale reis
naar Madrid, 6/7-2017, op
www.opusdei.org.

Giuseppe Tanzella-Nitti



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/het-is-de-moeite-waard-v-in-
zijn-oorspronkelijke-zuiverheid-in-zijn-
stralende-nieuwheid/ (28-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-v-in-zijn-oorspronkelijke-zuiverheid-in-zijn-stralende-nieuwheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-v-in-zijn-oorspronkelijke-zuiverheid-in-zijn-stralende-nieuwheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-v-in-zijn-oorspronkelijke-zuiverheid-in-zijn-stralende-nieuwheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-v-in-zijn-oorspronkelijke-zuiverheid-in-zijn-stralende-nieuwheid/

	‘Het is de moeite waard’ (V): In zijn oorspronkelijke zuiverheid, in zijn stralende nieuwheid

