
opusdei.org

‘Het is de moeite
waard’ (IV): Van
geslacht op geslacht

Terwijl de jaren verstrijken en
de generaties elkaar opvolgen is
de familie van het Opus Dei
geroepen om trouw te blijven
aan het geschenk dat God op 2
oktober 1928 aan de wereld gaf,
een charisma ‘zo oud als het
evangelie en als het evangelie
zo nieuw’.

13-5-2024



‘De Heer ontwricht het beraad van
de volken, doet al hun plannen te
niet’ (Ps 33,10). Dit vers van de
psalmist lijkt ons misschien een
beetje hard, als we denken aan onze
eigen persoonlijke plannen. Maar als
we goed opletten, verwijst de psalm
naar de breekbaarheid van wat
zonder God wordt opgebouwd,
waarbij de fundamenten ‘op zand’
worden gelegd (vgl. Mt 7,26). Daarom
gaat de psalmist verder: ‘Maar zijn
beraad staat voor eeuwig vast, zijn
besluiten geslacht op geslacht’ (Ps
33,11). De Heilige Schrift herinnert
ons op vele manieren aan de
zwakheid van alles wat puur
menselijk is, hoe sterk het ook moge
schijnen, tegenover de enorme
stevigheid van alles wat God in de
geschiedenis in gang zet, ondanks
zijn ogenschijnlijke breekbaarheid.
En het Opus Dei is precies een van
die projecten van Gods hart dat zich
in de loop van de tijd van geslacht op
geslacht ontvouwt.



Met de nieuwheid van 2 oktober
1928

Als we het grootse ‘project’ van Gods
hart dat het Opus Dei is in één zin
zouden moeten samenvatten, zouden
we dat waarschijnlijk kunnen doen
met die woorden van Jezus die op 7
augustus 1931 in het hart van de
heilige Jozefmaria weerklonken:
‘Wanneer Ik van de aarde zal zijn
omhoog geheven, zal Ik allen tot Mij
trekken’(*) (Joh 12,32). In
werkelijkheid is dit project van de
Heer veel ouder dan het Werk: het is
een plan dat al meer dan
tweeduizend jaar aan de gang is en
dat de bestaansreden van het leven
van de hele Kerk verklaart; een
project waartoe mannen en vrouwen
van alle rassen, talen, tijdperken en
culturen worden opgeroepen om één
volk te vormen. Toch wilde God op 2
oktober 1928 een nieuwe impuls
geven aan dat project door in het
hart van zijn Kerk een nieuwe



familie te scheppen. De heilige
Jozefmaria heeft Gods inspiratie van
dat moment altijd zo samengevat:
‘Dat er op alle plaatsen van de
wereld christenen mogen zijn met
een persoonlijke en totaal vrije
toewijding, die een andere Christus
zullen zijn’.[1]

In vergelijking met de Kerk en met
de vele instellingen die in de loop
van haar geschiedenis zijn ontstaan
is het Werk heel jong. Maar toch, nu
het eerste eeuwfeest nadert en we
zien hoe de historische
omstandigheden ten opzichte van het
moment van de stichting zijn
veranderd, is het logisch dat we ons
afvragen hoe we trouw kunnen
blijven aan dat goddelijke charisma.
‘Het eeuwfeest zal een tijd zijn van
bezinning op onze identiteit, onze
geschiedenis en onze zending’[2],
heeft de prelaat van het Opus Dei
geschreven. De gedachte dat we,
onder leiding van de Kerk, steeds



trouwer willen zijn vervult ons met
vrede. Te midden van zoveel
wisselvalligheden in de geschiedenis
heeft de Heilige Geest een trouw volk
van zijn Kerk weten te maken, door
haar aan te moedigen om haar
frisheid en vruchtbaarheid niet te
verliezen. Daarom is het precies
vanuit het hart van de Kerk dat we
het Opus Dei aan de komende
generaties kunnen doorgeven ‘met
dezelfde stevigheid en frisheid van
geest als onze Vader had op 2 oktober
1928’.[3] Het bijdragen aan deze
trouwe continuïteit maakt ook deel
uit van onze weg.

Om militie te zijn, moeten we voor
de familie zorgen

De heilige Jozefmaria gebruikte vaak
de woordcombinatie ‘familie en
militie’ om het intieme karakter te
beschrijven van de nieuwe
werkelijkheid die God hem gevraagd
had te stichten. Daarom is het voor



die trouwe continuïteit heel
belangrijk om ervoor te waken dat
deze omschrijving actueel blijft en
dat deze twee longen goed van
zuurstof voorzien blijven. Door ons
te herinneren dat God het Werk als
een familie heeft gewild, zullen we
allereerst voor ogen houden dat de
banden die ons verenigen niet op de
eerste plaats de vrucht zijn van onze
vrije keuze, maar van het
aanvaarden van een ontvangen
geschenk, net zoals we niet onze
ouders of onze broers en zussen
hebben gekozen. Overeenkomsten in
karakter, leeftijd of wat dan ook zijn
van secundair belang: ze zijn niet
doorslaggevend als het erom gaat
onze genegenheid te schenken.
Daarom herhaalde don Javier, de
tweede opvolger van de heilige
Jozefmaria, vaak: ‘Jullie moeten
elkaar liefhebben’. Het is een
uitnodiging om het leven van onze
broers en zussen opnieuw te



ontdekken, om niemand van onze
vriendschap uit te sluiten.

Dit familiekarakter van het Opus Dei
heeft ook vanaf het begin twee
fundamentele kenmerken die we als
volgt zou kunnen samenvatten: we
zijn een thuis en we hebben een 
familiesfeer. Een “thuis” is de ruimte
die intimiteit en groei mogelijk
maakt in een aangenaam klimaat
van wederzijdse waardering. Het is
dus duidelijk hoe belangrijk voor de
trouwe continuïteit de zorg voor de
taken in huis is in de centra van het
Opus Dei ─ het ‘apostolaat van de
apostolaten’, zoals de heilige
Jozefmaria het noemde ─ en de
noodzaak van ieders inzet om een 
thuis te maken. Tegelijkertijd hebben
we, zoals in alle huizen gebeurt, ook
onze eigen unieke familiesfeer, op
elke plaats herkenbaar, maar die ook
door de geografische verspreiding
van het Werk overal verschillend is.
Deze sfeer wordt gekenmerkt door



seculariteit ─ we zijn christenen
midden in de wereld, gelijk aan de
anderen ─, door de elegantie van
personen die goede manieren in het
samenleven waarderen, en door
onze eigen geschiedenis. De
gebruiken en tradities van het
familieleven, die ons verbinden met
onze oorsprong, zorgen ervoor dat
we weten dat we deel uitmaken van
iets dat ons overstijgt; ze geven ons
een sleutel om onszelf op de juiste
manier in de wereld te plaatsen: niet
als geïsoleerde individuen, maar juist
als leden van een familie. Bovendien
zijn de centra van het Opus Dei altijd
huizen geweest die openstaan voor
iedereen die aan hun activiteiten wil
deelnemen; ‘het moeten plaatsen zijn
waar veel mensen oprechte liefde
vinden en leren echte vrienden of
vriendinnen te zijn.’[4]

Aan de andere kant betekent de
gedachte dat het Opus Dei een militie
is, dat we ons leven in dezelfde



termen moeten begrijpen als dat van
Jezus. Aangezien ‘het wezen van
Christus als Godmens niet kan
worden gescheiden van zijn functie
als Verlosser’[5] kunnen wij
christenen het apostolaat ook niet
begrijpen als een louter uiterlijke
activiteit, maar als iets wezenlijks:
‘Wij doen geen apostolaat, wij zijn
apostelen’.[6] In deze zin heeft paus
Franciscus benadrukt dat ‘de nieuwe
evangelisatie een nieuwe belangrijke
hoofdrol van ieder van de gedoopten
moet inhouden. Deze overtuiging
verandert in een directe oproep aan
iedere Christen zodat niemand afziet
van zijn eigen inzet voor de
evangelisatie aangezien iemand, als
hij werkelijk de liefde van God die
hem redt ervaren heeft, niet veel
voorbereidingstijd nodig heeft om
deze te gaan verkondigen’.[7] Het
Werk was en is een militie omdat het
bestaat om alle mensen het geluk van
het leven met God te brengen.



Eerst de ontdekking, dan de liefde.

Het eerste hoofdstuk van de Smidse
bevat veel gedachten van de heilige
Jozefmaria over de roeping. Het
hoofdstuk is getiteld “Ontdekking”
omdat een roeping van God,
wanneer deze authentiek is, een
verbazingwekkende verbreding van
de horizon met zich meebrengt, een
openbaring van Gods
hoogstpersoonlijke liefde voor ieder
van ons. Het stralende middelpunt
van deze ontdekking kan niemand
anders zijn dan Jezus, die degene is
die roept en aan wie wij antwoorden.
Maar we hebben allemaal ervaren
hoe Christus de aantrekkingskracht
van de christenen gebruikt om
zichzelf bekend te maken: de Kerk
deelt in zijn schoonheid (vgl. Ef 5,27).
Daarom gaat de oproep van Christus
om Hem in het Opus Dei te volgen
hand in hand met het ontdekken van
het leven van deze familie: op de een
of andere manier hebben we



allemaal gevoeld dat dit onze plaats
was om dicht bij God te leven.

Als we onze roeping tot het Opus Dei
beschouwen naar analogie met de
ervaring van de menselijke liefde,
kunnen we enkele inzichten vinden
voor onze weg. In de liefde tussen
echtgenoten zorgt het verstrijken van
de tijd ervoor dat ze van verliefdheid
naar liefde groeien. Het is een
vooruitgang ─ geen achteruitgang ─
waarin het enthousiasme kan
afnemen, en we de zwakheden van
de geliefde persoon ontdekken. Maar
het is juist deze verdieping, dat
contact met de werkelijkheid,
waardoor de echte liefde kan
ontstaan: een liefde waardoor we in
staat zijn ons over te geven aan
iemand die niet perfect is, in de
overtuiging dat hij of zij degene is die
zin geeft aan ons eigen leven. Bij
deze vooruitgang zullen allebei
steeds meer redenen vinden om van
elkaar te houden en zal hun



gezamenlijk leven een stevigheid
krijgen die het in de eerste
momenten nog niet had. Als ze zich
daarentegen laten meeslepen door
lauwheid en ontgoocheling, zal de
liefde achteruitgaan; dan zal de
noodzakelijke overgang van
verliefdheid naar liefde niet
plaatsvinden. De lauwheid is in feite
een ziekte van de wil, die niet in staat
lijkt te zijn om te handelen als het
enthousiasme voorbij is; de
ontgoocheling daarentegen is een
gebrek van de intelligentie, die niet
in staat is om de eigen
onvolmaaktheid en die van de ander
voldoende te accepteren. Het gaat
dus om twee vijanden die
ontmaskerd moeten worden om een
heel leven lang vol liefde te kunnen
leven.

We zullen allereerst begrijpen dat
onze verwondering over het Werk, als
een weg van vereniging met Jezus,
een teken van roeping is dat niet



genegeerd kan worden als we willen
onderscheiden of we deze roeping
hebben gekregen. Vervolgens zullen
we de positieve aspecten weten te
waarderen als we overgaan van deze
eerste verliefdheid naar een meer
serene beschouwing van de
werkelijkheid, naar een diepere,
rijpere verwondering, door
droombeelden te overwinnen die ons
onbekwaam maken om lief te
hebben. Tenslotte zullen we ons
leven kunnen ‘lezen’ in dat van onze
broeders en zusters ‘die ons op onze
weg zijn voorgegaan en die ons een
kostbaar getuigenis hebben
nagelaten van dit het is de moeite
waard’.[8]

De erfenis vergroten

Het is kenmerkend voor een familie
om een (vaak materiële) erfenis na te
laten aan de volgende generatie. In
de loop van de geschiedenis is het
onterven van een kind dan ook



beschouwd als een van de ergste
straffen die een ouder kan opleggen.
Tegelijkertijd hoort bij een familie
ook het verlangen om de ontvangen
erfenis te vergroten, te verbeteren en
door te geven aan de volgende
generaties. Met het verloop van de
jaren ontvangen de mannen en
vrouwen van het Opus Dei een
erfenis die door degenen die hen zijn
voorgegaan is gegroeid. De geest die
God aan de heilige Jozefmaria heeft
gegeven vormt dus zeker een
fundamentele erfenis waarvan het
Werk zich niet kan losmaken, maar
er kunnen om onze geest te beleven
wel manieren aan worden
toegevoegd die eigen zijn aan elk
moment, evenals enkele corporatieve
apostolaatswerken, vrucht van de
grootmoedigheid van degenen die
ons zijn voorgegaan. Het zal de taak
van elke generatie zijn om de geest
van het Werk levend en zuiver door
te geven, door die bijkomstige
uitwerkingen, de vrucht van elke tijd,



aan te passen en door de impuls te
vernieuwen die nodig is voor de
verschillende corporatieve
apostolaatswerken.

Op de eerste plaats vereist deze taak
om de erfenis van het Opus Dei te
vergroten een belangrijke
persoonlijke inspanning om onszelf
te vormen in de geest van het Werk
en om steeds dieper in te gaan op het
leven van de heilige Jozefmaria, in
het besef dat hij een goddelijk
charisma heeft ontvangen om ons
door te geven. Het zijn de werken
van God die de geschiedenis
vruchtbaar maken en niet de
menselijke ideeën, hoe schitterend
die op het eerste gezicht ook lijken te
zijn. Daarom zal het steeds
belangrijker worden om
voortdurend diepgaander te
begrijpen wat God op 2 oktober 1928
heeft gewild.



Ten tweede moeten we ons wezenlijk
afstemmen op een overtuiging van
de heilige Jozefmaria die ons zal
helpen ‘Opus Dei te zijn’ in onze
eigen tijd en leefomgeving: (nl. zijn
overtuiging van) de radicale
moderniteit van het Evangelie en van
de geest van het Werk, met
betrekking tot de verschillende
culturen, waarbij het Evangelie de
geest van het Werk vernieuwt. Wat
echt nieuw is ─ het Evangelie,
gelezen in het licht van het charisma
van het Opus Dei ─ zal de schaduwen
verlichten van sommige schijnbaar
moderne culturele uitingsvormen,
die voortkomen uit verwarring en uit
de leugen van de zonde. Dit vereist
dat we met wijsheid en
fijngevoeligheid onderscheid maken
tussen wat eigen is aan onze geest en
wat een concretisering is die kan
veranderen, en inderdaad in de loop
van de tijd veranderd is. In deze
context moedigt de Paus alle
christenen aan om niet onze



toevlucht te nemen tot ‘het is altijd zo
gedaan’, want zo'n houding ‘doodt de
vrijheid, doodt de vreugde, doodt de
trouw aan de Heilige Geest die altijd
voorwaarts gaat door de Kerk
vooruit te brengen’.[9]

De heilige Jozefmaria vatte de
eeuwigdurende nieuwheid van de
geest van het Werk in één korte zin
samen: deze is, zei hij, ‘zo oud als het
Evangelie en als het Evangelie zo
nieuw’.[10] Het serene besef van
deze moderniteit leidt ons naar een
vrij en verantwoordelijk apostolaat,
dat zich aan elke persoon aanpast
‘als een handschoen aan een hand’,
om het Evangelie in onze wereld te
kunnen doorgeven. Hij heeft een
keer geschreven dat ‘Jezus Christus
in het bijzonder houdt van degenen
die het leven willen leiden dat Hij
heeft gewild en verkondigd. En het
Opus Dei is een organisatie van
katholieken die een goede vorming
hebben om consequent te handelen



in het sociale en openbare leven,
zonder rigide bijkomstige normen
die met verouderde opvattingen
belemmeren dat het Werk zich met
realiteiten van eenheid, vrede en
naastenliefde aanpast aan de
tijd.’[11]

Ten slotte vereist het vergroten van
het erfgoed van het Opus Dei ook ─
God en het Werk rekenen daarop ─
creativiteit om wanneer dat zinvol is,
de bestaande apostolaatswerken
nieuw leven in te blazen, en om veel
nieuwe initiatieven van allerlei aard
op te zetten. De institutionele trouw
zal er soms toe leiden dat we ernaar
streven om initiatieven te
onderhouden die anderen zijn
begonnen, terwijl we ze de
stevigheid geven die elk tijdperk
vereist. Verbeteren wat anderen zijn
begonnen is een teken van
volwassenheid in hen die deel
uitmaken van een instelling die
vooruitgaat in de tijd.



Een vaderschap dat blijvend is

Hoewel sommigen in het huidige
debat als voorwaarde voor de
emancipatie van de mens de ‘dood
van de vader’ hebben voorgesteld,
kunnen de gevolgen van dit voorstel
door iedereen zelf worden gezien en
beoordeeld: de mensen zijn
eenzamer en dus kwetsbaarder
geworden. Wat bedoeld was om tot
vrijheid te leiden, heeft tot een
grotere slavernij geleid. In een gezin
is de vader tenslotte geen obstakel
voor de vrijheid, maar een
noodzakelijke voorwaarde opdat het
gezin juist kan bestaan en zijn missie
kan vervullen: ons in staat stellen lief
te hebben, ons een veilige plek
bieden om op een gezonde manier op
te groeien.

In het Opus Dei zet het vaderschap
dat aan onze Vader is toevertrouwd
zich voort in de figuur van zijn
opvolgers. Dit vaderschap herinnert



ons eraan dat we geliefde kinderen
zijn van de Vader in de hemel, het
bezielt onze liefde voor God en voor
de anderen, het ondersteunt ons in
de trouw aan Gods oproepen en aan
het familie-erfgoed ─ de geest van het
Werk ─ waarvoor wij allen moeten
zorgen. De verantwoordelijkheid van
de Vader om, met de Algemene Raad
en de Centrale Assessorie die hem in
zijn bestuurstaak bijstaan, te
beoordelen wat tot de geest van het
Werk behoort en wat veranderlijk
is[12], voldoet niet aan criteria van
een institutionele organisatie, maar
aan het familiale karakter van het
Opus Dei binnen de Kerk. Het
vaderschap in het Werk is daarom
een extra bewijs van Gods
barmhartigheid jegens ons; het is een
teken dat ‘de hemel gericht is op de
verwezenlijking ervan’.[13]

‘Ik denk aan het Werk en ik sta
versteld.’[14] Deze woorden van de
heilige Jozefmaria weerspiegelen



niet de vluchtige emotie van een
puberale liefde, die niet in staat is om
de moeilijkheden op te merken en
die het vermogen tot verbetering
tenietdoet. Ze weerspiegelen veeleer
de levende liefde van iemand die
Gods genade jaar na jaar in zijn hart
laat werken. Om schakels te zijn in
deze keten, in de geschiedenis die
begon in 1928, hebben we zo'n hart
nodig.

Zo las de heilige Jozefmaria de
tekst van Joh 12,32 voordat de
Neovulgaat en de
daaropvolgende vertalingen in
de verschillende talen ‘omnes’
in plaats van ‘omnia’
introduceerden, dat wil zeggen
‘allen’ in plaats van ‘alle dingen’
of ‘alles’.

• 



[1] Vgl. A. Vázquez de Prada, The
founder of Opus Dei, 1, blz. 380.

[2] Mgr. F. Ocáriz, bericht, 10-6-2021.

[3] Mgr. F. Ocáriz, pastorale brief,
19-3-2022, nr. 12.

[4] Mgr. F. Ocáriz, pastorale brief,
1-11-2019, nr. 6.

[5] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 122.

[6] Mgr. F. Ocáriz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 9.

[7] Paus Franciscus, apost. exh. 
Evangelii gaudium, nr. 120.

[8] Mgr. F. Ocáriz, pastorale brief,
19-3-2022, nr. 5.

[9] Paus Franciscus, homilie,
8-5-2017.

[10] H. Jozefmaria, Gesprekken, nr.
24.



[11] H. Jozefmaria, Instructie voor het
Werk van Sint Gabriël, nr. 14.

[12] Vgl. mgr. F. Ocáriz, pastorale
brief, 19-3-2022, nr. 11.

[13] Heilige Jozefmaria, Instructie,
19-3-1934, nr. 47.

[14] Vgl. mgr. J. Echevarría, pastorale
brief, augustus 2014.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/het-is-de-moeite-waard-iv-
van-geslacht-op-geslacht/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-iv-van-geslacht-op-geslacht/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-iv-van-geslacht-op-geslacht/
https://opusdei.org/nl-nl/article/het-is-de-moeite-waard-iv-van-geslacht-op-geslacht/

	‘Het is de moeite waard’ (IV): Van geslacht op geslacht

