opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (XII):
gebed doen met de
liturgie

Een paar overwegingen van de
heilige Jozefmaria kunnen ons
helpen ons in de verschillende
liturgische handelingen meer
met God en de Kerk te
verenigen.

26-3-2021

Het is april 1936 en in Spanje zijn er
veel sociale spanningen. Toch
probeerde men in Studentenhuis



DYA de gebruikelijke sfeer van studie
en samenleven te handhaven.
Tijdens die vreemde dagen schreef
een student aan zijn ouders dat zij de
dag tevoren met de hulp van een
leraar liturgische gezangen hadden
gerepeteerd, in een sfeer die hij heel
vreugdevol vond.[1] Waarom hadden
in deze bijzondere situatie dertig
universiteitsstudenten op een
zondagavond een zangles, afgezien
van het plezier dat zij met elkaar
beleefden?

Het antwoord kunnen we een paar
maanden daarvoor vinden, toen de
heilige Jozefmaria in het
vormingsprogramma van het
studentenhuis een paar lessen in
Gregoriaanse zang opnam. We weten
dat de heilige Jozefmaria als pastoor
van Perdiguera gewoon was
gezongen Missen te vieren, maar
deze invoeging in het leerplan was
niet het gevolg van een persoonlijke
voorkeur. Evenmin was het te



danken aan een academische
belangstelling, omdat hij de
ontwikkeling van de Liturgische
Beweging in Spanje volgde. Dit
besluit was veeleer de vrucht van
zijn pastorale ervaring, louter
aangezet door het verlangen deze
jongeren te helpen om zielen van
gebed te worden.

Het is interessant een detail op te
merken van de drie publicaties die
de heilige Jozefmaria in de jaren
1930 in bezit had, en die allemaal
precies bedoeld waren de dialoog
met God te vergemakkelijken: elk
boek behandelde een van de drie
grote uitdrukkingsvormen van het
christelijk gebed. Het eerste was
gericht op de persoonlijke
overweging, een ander op het
bevorderen van de volksvroomheid
en het laatste spoorde de lezer aan
zich op het liturgisch gebed toe te
leggen. De vrucht van het eerste
initiatief was Consideraciones



espirituales, de basis van zijn
bekende werk De Weg; de vrucht van
het tweede was het korte boekje De
heilige Rozenkrans; en voor het derde
initiatief plande hij een werk getiteld
Liturgische devoties. Hoewel de
publicatie van dit laatste werk was
aangekondigd voor 1939, heeft het
om verschillende redenen nooit het
licht gezien. Het voorwoord, dat door
de bisschop van Tortosa was
voorbereid en ‘Bidt en bidt goed!” als
titel heeft is echter bewaard
gebleven. In deze onuitgegeven tekst
worden de lezers aangemoedigd om,
aan de hand van de schrijver van het
boek, de liturgie van de Kerk binnen
te gaan om te komen tot een
“doeltreffend, vruchtbaar, solide
gebed dat hen intiem met God
verenigt".[2]

Een stem geven aan het gebed van
de Kerk



Voor de heilige Jozefmaria was de
liturgie niet een geheel van
voorschriften die alleen bedoeld
waren aan bepaalde ceremonies
plechtigheid te verlenen. Hij leed
eronder dat de manier waarop de
sacramenten en andere liturgische
handelingen werden gevierd niet
werkelijk meer ten dienste stond van
de ontmoeting van de mensen met
God en met de andere leden van de
Kerk. Nadat hij eens een liturgische
viering had bijgewoond, schreef hij:
“Veel geestelijken: de aartsbhisschop,
het kapittel van kanunniken, de
weldoeners, koorleden, misdienaars
en paters... Prachtige misgewaden:
zijde, goud, zilver, edelstenen, kant
en fluweel ... Muziek, stemmen,
kunst... En... geen mensen!
Schitterende erediensten, zonder
mensen”.[3]

Deze zorg voor de mensen in de
liturgie is van diep theologische aard.
In de liturgische handelingen werkt



de Drie-eenheid samen met de hele
Kerk en niet alleen met één van haar
delen. Het is geen toeval dat de
meeste overwegingen die de heilige
Jozefmaria in De Weg aan de liturgie
wijdde, te vinden zijn in het
hoofdstuk getiteld De Kerk. Voor de
stichter van het Opus Dei was de
liturgie de plaats bij uitstek om de
kerkelijke dimensie van het
christelijk gebed te ervaren; daar is
het feit dat wij ons allen tezamen tot
God richten voelbaar. Het liturgisch
gebed, dat altijd persoonlijk is, opent
horizonten die verder reiken dan de
individuele omstandigheden. In onze
persoonlijke meditatie zijn wij het
subject dat spreekt, in de liturgie is
de hele Kerk het subject. In onze
persoonlijke dialoog met God
spreken wij als leden van de Kerk,
maar in het liturgisch gebed spreekt
de Kerk door ons.

Zo0 is het — doordat we ‘wij’ leren
zeggen — een geweldige leerschool



om meer verschillende dimensies in
onze relatie met God te beleven. In
de liturgie ontdekken wij dat we een
kind zijn van deze grote familie die
de Kerk is. Dan is de duidelijke
aansporing van de heilige Jozefmaria
niet verbazingwekkend: “Je gebed
moet liturgisch zijn. — Kreeg je maar
voorliefde voor het opzeggen van de
psalmen en de gebeden uit het
missaal in plaats van je privé-
gebeden.”[4]

Liturgisch leren bidden vereist de
nederigheid om van anderen de
woorden te ontvangen die wij gaan
zeggen. Het vergt ook een
ingetogenheid van hart om de
relaties die ons met alle christenen
verenigen te herkennen en te
waarderen. In deze zin kan het ons
helpen, te bedenken dat wij bidden
in verbondenheid met hen die op dat
moment bij ons zijn en ook met hen
die afwezig zijn; met de christenen in
ons eigen land, in de buurlanden, in



de hele wereld... Wij bidden ook met
hen die ons zijn voorgegaan en die
gezuiverd worden of die reeds de
heerlijkheid van de hemel genieten.
In feite is het liturgisch gebed geen
anonieme formule, maar is het vol
‘gezichten en namen’[5]; wij
verenigen ons met alle concrete
personen die deel uitmaken van ons
leven en die, zoals wij, leven “in de
naam van de Vader en van de Zoon
en van de Heilige Geest”, deelgenoten
aan het leven van de Drie-eenheid.

Gestalte geven aan het gebed van
de Kerk

Wij weten dat voor de heilige
Jozefmaria de heiliging van het werk
niet in de eerste plaats bestond uit
het inlassen van gebeden tijdens het
werk, maar vooral door de handeling
zelf in gebed te veranderendoor erop
te letten het te doen tot eer van God,
te streven naar menselijke
volmaaktheid, zich liefdevol bekeken



te weten door onze hemelse Vader.
Net zo bestaat het liturgisch gebed
niet in de eerste plaats uit het
opzeggen van gebeden tijdens de
liturgische handelingen, maar uit het
verrichten van deze rituele
handelingen digne, attente ac devote,
met de waardigheid, aandacht en
toewijding die zij verdienen, door
ons bewust te zijn van wat er gedaan
wordt. Het zijn niet alleen
gelegenheden om individuele acten
van geloof, hoop en liefde te stellen,
maar handelingen waardoor de
gehele Kerk haar geloof, haar hoop
en haar liefde tot uitdrukking brengt.

De heilige Jozefmaria hechtte er veel
belang aan dat we aan de
verschillende handelingen van de
eredienst actief en bewust meedoen;
het is de beleefdheid van de
vroomheid. De waardigheid die het
liturgisch gebed vereist, heeft veel te
maken met de wellevendheid van het
eigen lichaam, want in zekere zin



komt daarin dat wat wij willen doen
het eerst tot uiting. De viering van de
Heilige Mis, de biecht, het Lof met de
aanbidding van het Allerheiligste,
enz. brengen verschillende uiterlijke
handelingen van de persoon met zich
mee, daar zij gebed in actie zijn. Het
liturgisch gebed veronderstelt dus
ook het bidden met het lichaam.
Meer nog, het betekent leren om,
hier en nu, het gebed van de Kerk
gestalte te geven. En, hoewel het
vaak de priester is die de taak heeft
stem en handen te geven aan
Christus het Hoofd, is het
logischerwijze de gemeenschap die
stem en gestalte geeft aan het hele
Mystieke Lichaam van Christus. Het
besef dat men het gebed van de
heiligen en van de zielen in het
vagevuur door middel van ons ziet
en hoort is een goede stimulans om
zorg te dragen voor die beleefdheid
van de vroomheid.



Behalve waardigheid vraagt het
liturgisch gebed ook met aandacht
verricht te worden. In die zin zou
men kunnen zeggen dat het niet
alleen belangrijk is ons te
concentreren op de woorden die we
zeggen, maar ook om het moment
dat we beleven zo diep mogelijk te
ervaren: duidelijk voor ogen houden
met wie we zijn, waarom en
waarvoor. Dit besef vereist een
voorafgaande vorming, die altijd kan
worden verbeterd. Met woorden van
de heilige Jozefmaria: “Langzaam. —
Bedenk wat je zegt, wie het zegt, en
tégen wie. — Want dat haastige
praten, zonder tijd te nemen voor
overweging, is niets dan lawaai,
gerammel van lege blikjes. En met de
heilige Teresia zeg ik je, dat ik dat
geen bidden noem, hoe ijverig je je
lippen ook beweegt”.[6]

Een ontmoeting met iedere
Persoon van de Drie-eenheid



Ondanks de onvermijdelijke
afleidingen, die te wijten zijn aan
onze zwakheid, nemen wij in het
liturgisch gebed deel aan de
mysterieuze maar reéle ontmoeting
van de hele Kerk met de drie
Personen van de Drie-eenheid.
Daarom is het verrijkend te leren
onderscheiden wanneer we ons tot
de Vader, de Zoon of de Heilige Geest
richten. Over het algemeen plaatst de
liturgie ons tegenover God de Vader
met zijn specifieke hoedanigheden,
ook al wordt Hij vaak aangeroepen
met een eenvoudig ‘God’ of ‘Heer’.
Hij is de bron en oorsprong van alle
zegeningen die de Drie-eenheid over
deze wereld uitstort, en naar Hem
gaan, door zijn Zoon, alle
lofprijzingen die de schepselen
kunnen uiten.

Want wat wij tot de Vader zeggen,
zeggen wij door Jezus, die niet zozeer
voor ons staat, maar met ons is. Het
Woord is vleesgeworden om ons



naar de Vader te brengen en daarom
vervult de ontdekking van zijn
aanwezigheid aan onze zijde, als een
broeder die onze zwakheid kent en
zich er niet voor schaamt, ons met
troost en vrijmoedigheid. Bovendien
is het liturgisch gebed, als het
openbaar gebed van de Kerk,
voortgekomen uit het gebed van
Jezus. Het is niet alleen de
voortzetting van zijn gebed toen Hij
op deze aarde was, maar het is ook
de uitdrukking, vandaag en nu, van
zijn voorbede voor ons in de hemel
(vgl. Heb 7,25). Soms vinden we ook
gebeden die rechtstreeks tot Jezus
gericht zijn, en onze blik richten op
de Zoon als Verlosser. Om deze
redenen is het liturgisch gebed een
geweldige manier om afgestemd te
zijn op het priesterlijk hart van Jezus
Christus.

En het gebed dat door de Zoon tot de
Vader wordt gericht, wordt in de
Heilige Geest verwezenlijkt. Het is



een groot geschenk van God ons
bewust te zijn van de aanwezigheid
van de derde Persoon van de Drie-
eenheid in het liturgisch gebed. De
grote Onbekende, zoals de heilige
Jozefmaria Hem noemde, gaat
ongemerkt aan ons voorbij, zoals het
licht of de lucht die wij inademen.
Toch weten we dat we zonder licht
niets zouden zien en zonder lucht
zouden stikken. De Heilige Geest
werkt op soortgelijke wijze in de
liturgische dialoog. Hoewel wij ons
gewoonlijk niet tot Hem richten,
weten wij dat Hij in ons woont en dat
Hij ons met onuitsprekelijke
verzuchtingen ertoe beweegt ons tot
de Vader te richten met de woorden
die Jezus ons heeft geleerd. Zijn
werking komt dus indirect tot uiting.
Meer dan in de woorden die wij
zeggen, of tot wie wij ze zeggen,
openbaart de Geest zich in de manier
waarop wij ze zeggen: Hij is
aanwezig in de verzuchtingen die
een loflied worden en in de stiltes die



God in staat stellen in ons binnenste
te werken.

Net zoals de aanwezigheid van de
wind wordt waargenomen door de
voorwerpen die hij in beweging
brengt, zo kunnen wij een glimp
opvangen van de aanwezigheid van
de Heilige Geest wanneer wij de
gevolgen van zijn werking ervaren.
Een eerste gevolg van zijn optreden
is bijvoorbeeld dat wij ons ervan
bewust worden dat wij bidden als
dochters en zonen van God in de
Kerk. Wij ervaren Hem ook wanneer
Hij ervoor zorgt dat het Woord van
God in ons weerklinkt, niet als een
menselijk woord maar als het Woord
van de Vader dat tot ieder van ons is
gericht. De Heilige Geest openbaart
zich vooral in de tederheid en de
edelmoedigheid waarmee de Vader
en de Zoon zich over ieder van ons
uitstorten wanneer zij ons in de
liturgische viering vergeving
schenken, ons verlichten, ons sterken



of ons een bijzondere gave
schenken ....

Tenslotte is de werking van de
Heilige Geest zo intiem en
noodzakelijk dat Hij degene is die het
mogelijk maakt dat de liturgische
handeling een echte beschouwing
van de Drie-eenheid is, die ons in
staat stelt de hele Kerk en Jezus zelf
te zien, wanneer onze zintuigen ons
iets anders zeggen. Het is de Heilige
Geest die ons openbaart dat de ziel
van het liturgisch gebed niet het
formele uitspreken van een reeks
woorden is of het stellen van
uiterlijke handelingen, maar de
liefde waarmee wij oprecht wensen
te dienen en ons te laten dienen. De
Heilige Geest maakt ons deelgenoot
van zijn persoonlijk mysterie
wanneer wij leren genieten van een
God die zich vernedert om ons te
dienen, zodat wij daarna de anderen
kunnen dienen.



Ik heb het Evangelie beleefd

Het is niet verwonderlijk dat een van
de termen die in de Schrift en de
Traditie het vaakst gebruikt wordt
om liturgische handelingen aan te
duiden, die van dienstbaarheid is.
Het ontdekken van deze dimensie
van dienstbaarheid in het liturgisch
gebed heeft veel gevolgen voor het
innerlijk leven. Niet alleen omdat
degene die uit liefde dienstbaar is
zichzelf niet in het middelpunt
plaatst, maar ook omdat de opvatting
van de liturgie als dienstbaarheid de
sleutel is om haar om te kunnen
zetten in leven. Al lijkt het een
paradox, toch vinden we in talrijke
gebeden in de liturgische teksten de
aansporing om in het gewone leven
na te volgen wat we gevierd hebben.
Deze uitnodiging betekent niet dat
wij de liturgische taal moeten
uitbreiden tot onze gezins- en
professionele relaties. Het gaat er
daarentegen om een



levensprogramma te maken van
datgene wat de liturgie ons heeft
laten overwegen en beleven.[7]
Daarom heeft de heilige Jozefmaria
meer dan eens, toen hij zag hoe God
in zijn dag werkzaam was,
uitgeroepen: “Werkelijk, ik heb het
Evangelie van de dag beleefd”.[8]

Om de liturgie van de dag te beleven
en zo van onze dag een dienst te
maken, een Mis van vierentwintig
uur, is het nodig onze persoonlijke
omstandigheden te beschouwen in
het licht van wat wij gevierd hebben.
Bij deze taak is de persoonlijke
overweging onvervangbaar. De
heilige Jozefmaria had de gewoonte
om aantekeningen te maken van die
woorden of uitdrukkingen die hem
tijdens het vieren van de Mis of
tijdens het bidden van de getijden
getroffen hadden, zozeer zelfs dat hij
op een dag schreef: “Ik zal geen
enkele psalm meer noteren, want
dan zou ik ze allemaal moeten



opschrijven, want in al die psalmen
is er alleen een grote heerlijkheid,
die de ziel ontdekt wanneer God
wordt gediend”.[9] Het is waar dat
het liturgisch gebed een bron is voor
ons persoonlijk gebed, maar het is
evenzeer waar dat het zonder
overweging heel moeilijk is om de
rijkdom van het liturgisch gebed
persoonlijk te verinnerlijken.

Het is in de stilte onder vier ogen met
God dat de bewoordingen van het
liturgisch gebed doorgaans een
intieme en persoonlijke kracht
krijgen. In deze zin is het voorbeeld
van Maria verhelderend: zij leert ons
dat het, om het fiat — mij geschiede -
van de liturgie in praktijk te brengen,
om het om te zetten in
dienstbaarheid, nodig is er tijd aan te
wijden om “al deze dingen
[persoonlijKk] in ons hart” te hewaren
(Lc 2,19).

Juan Rego



[1] Vgl. “Een student in
studentenhuis DYA. Brieven van
Emiliano Amann aan zijn familie
(1935-1936), in Studia et Documenta,
deel 2, 2008, blz. 343.

[2] Archief van de Prelatuur, 77-5-3.

[3] Kritisch-historische uitgave van De
Weg. Intieme aantekeningen, nr.
1590, 26-10-1938.

[4] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
86.

[5] Paus Franciscus, Evangelii
gaudium, nr. 274.

[6] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
85.

[7] Vgl. heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 88.

[8] Kritisch-historische uitgave van De
Weg, nr. 416, 26-11-1931.



[9] Ibid., nr. 681, 3-4-1932.

Juan Rego

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-
xii-gebed-doen-met-de-liturgie/
(12-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xii-gebed-doen-met-de-liturgie/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xii-gebed-doen-met-de-liturgie/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-xii-gebed-doen-met-de-liturgie/

	Hem kennen en jezelf kennen (XII): gebed doen met de liturgie

