
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (X):
Jezus is heel dichtbij

De heilige Jozefmaria sprak
altijd over een ‘‘quid divinum’’
– iets goddelijks – wat we om
ons heen en in de dingen die we
doen kunnen ontdekken. Dan
gaat er voor ons een nieuwe
dimensie open waarin we alles
samen met God beleven.

30-1-2021

“Iedere dag zie ik duidelijker hoe
dicht Jezus op ieder moment bij mij is



en ik vertel Hem voortdurend kleine
dingen, die me al niet meer
verbazen, maar waar ik Hem
dankbaar voor ben en die ik
voortdurend verwacht.”[1] De brief
van de zalige Guadalupe waartoe het
bovenstaande stukje behoort, moet
in zijn eenvoud een grote vreugde
zijn geweest voor degene voor wie
hij bedoeld was, de heilige
Jozefmaria. Guadalupe was nog maar
twee jaar van het Opus Dei, maar uit
deze regels blijkt dat ze geleerd had
om voortdurend in de aanwezigheid
van God te leven. Zo kunnen we “van
ons gewone leven een voortdurend
gebed maken.”[2]

Het is de leer van het Evangelie.
Jezus sprak op verschillende
manieren met zijn leerlingen over
“de noodzaak om altijd te bidden en
daarin niet te versagen” (Lc 18,1). Bij
veel gelegenheden zien we Hem in
de loop van de dag tot zijn Vader
spreken, zoals tegenover het graf van



Lazarus (vgl. Joh 11,41-42) of
wanneer de apostelen vol vreugde
terugkomen van hun eerste missie
(vgl. Mt 11,25-26). Na zijn verrijzenis
komt de Heer zijn leerlingen in heel
verschillende omstandigheden
tegemoet: wanneer ze vol droefheid
weggaan, op weg naar Emmaus; als
ze vol angst zijn, in de zaal van het
Laatste Avondmaal; als ze teruggaan
om te werken, aan het Meer van
Galilea... En zelfs tijdens de
momenten voordat Hij naar zijn
Vader terugkeerde, verzekerde Jezus
hen: “Ik ben met u alle dagen tot aan
de voleinding der wereld” (Mt 28,20).

De eerste christenen waren zich heel
bewust van deze nabijheid. Ze
leerden alles te doen voor de eer van
God, zoals de heilige Paulus aan de
Romeinen schreef: “Zolang wij leven,
leven wij voor de Heer, en sterven
wij, dan sterven wij voor de Heer; of
we leven of sterven, Hem behoren
wij toe” (Rom 14,8-10; vgl. 1 Kor



10,31). En hoe zit het met ons? Is het
in een wereld die zo snel is als de
onze, zo vol met dingen om te doen,
met deadlines, met verkeer en
lawaai, mogelijk om voortdurend ons
‘gesprek in de hemel’ te houden?[3]

Om de juiste reden

Er zijn gesprekken vol stilte, zoals die
van vrienden die samen een
wandeling maken of van geliefden
die elkaar in de ogen kijken. Ze
hebben geen woorden nodig om te
delen wat er in hun hart leeft. Er is
echter geen gesprek zonder aandacht
voor de persoon naast ons. De
mobiele telefoons hebben in ons
leven het vreemde verschijnsel
geïntroduceerd. Soms zijn we met
iemand aan het praten en lijkt het
dat die persoon meer aandacht heeft
voor een ander gesprek…

De dialoog met God waartoe we
geroepen zijn heeft juist met die
aandacht te maken. Een aandacht die



niet tot het gebed beperkt blijft,
aangezien we God kunnen
ontdekken in vele omstandigheden
en activiteiten die ogenschijnlijk
weinig met Hem te maken hebben.
Iets dergelijks deden die
steenhouwers die áchter de stenen
die ze beitelden dingen zagen die
heel anders waren dan het werk van
hun handen, het voedsel voor hun
gezin of de pracht van een
kathedraal. Daarom sprak de heilige
Jozefmaria over de noodzaak om “de
theologale en kardinale deugden in
de wereld te beoefenen en zo
contemplatieve zielen te worden”.[4]
Het gaat er niet alleen om, op een
correcte manier te handelen, maar
ook met een juiste motivering,
hetgeen in dit geval is God te zoeken,
lief te hebben en te dienen. Juist dat
maakt de aanwezigheid van de
Heilige Geest in onze ziel mogelijk,
doordat Hij haar met de theologale
deugden bezielt. Zo kunnen we in de
duizend en één keuzes van elke dag



God voor ogen blijven houden en ons
gesprek met Hem levendig houden.
Wanneer we 's morgens wakker
worden om naar ons werk of onze
les te gaan; als we onze kinderen
naar school brengen of als we een
klant helpen, kunnen we ons
afvragen: Wat ben ik aan het doen?
Wat beweegt me om het goed te doen?
Het antwoord dat onmiddellijk zal
opkomen zal min of meer diepgaand
zijn, maar het kan in ieder geval een
goede aanleiding zijn om eraan toe te
voegen: Dank U, Heer, dat U op mij
rekent. Ik wil U met deze activiteit
graag dienen, en uw licht en uw
vreugde geven aan deze wereld. Dan
zal ons werk werkelijk uit liefde
voortvloeien, een uiting zijn van
liefde en gericht zijn op de liefde.[5]

“We zouden veel problemen kunnen
opnoemen die vandaag de dag
bestaan en die moeten worden
opgelost, maar ze kunnen allemaal
alleen opgelost worden als God in het



middelpunt staat, als God opnieuw
zichtbaar wordt in de wereld, als Hij
beslissend wordt in ons leven en als
Hij ook op een doorslaggevende
manier door ons in de wereld
binnenkomt.”[6] Midden in de
wereld contemplatief zijn betekent
dat God het centrum van ons bestaan
inneemt, waar al het andere om
draait. Met andere woorden, dat Hij
de schat is waarop ons hart altijd is
gericht, want al het andere
interesseert ons alleen als het ons
met Hem verenigt (vgl. Mt 6, 21).

Op deze manier zal ons werk gebed
zijn, want we zullen daarin de
opdracht kunnen zien die God ons
heeft toevertrouwd om voor zijn
schepping te zorgen en deze mooier
te maken en anderen te dienen. Ons
gezinsleven zal gebed zijn, want we
zullen in onze huwelijkspartner en
in onze kinderen (of in onze ouders)
een geschenk zien dat God zelf ons
heeft gegeven om ons aan hen weg te



schenken, door ons altijd hun
oneindige waardigheid te herinneren
en hen te helpen groeien. Tenslotte is
dat hetgeen Jezus in Nazareth zelf
ook heeft gedaan. Met welke ogen
zou Hij zijn dagelijks werk in de
werkplaats van Jozef beschouwen?
Welke verborgen betekenis zou dat
dagelijks werk voor Hem hebben? En
de duizend kleine bezigheden van
het huiselijk leven? En alles wat Hij
met zijn buren deelde?

Met de ogen van het geloof naar de
dingen kijken, Gods liefde in ons
leven ontdekken, betekent niet dat
we niet beïnvloed zullen worden
door de moeilijkheden:
vermoeidheid, tegenslagen,
hoofdpijn, verkeerde handelingen
die andere mensen ons kunnen
aandoen... Het is niet zo dat dit alles
zal verdwijnen. Wat er gebeurt is dat
we, als we gericht op God leven,
zullen weten hoe we al deze feiten
kunnen verenigen met het kruis van



Christus, waar ze hun betekenis
krijgen ten dienste van de verlossing.
Een vernedering kan gebed zijn als
ze dient om ons met Jezus te
verenigen en zo een gelegenheid tot
zuivering wordt. Hetzelfde kan
gezegd worden van een ziekte of een
mislukking in ons beroep. In alles
kunnen we God ontmoeten, die de
Heer van de geschiedenis is, en in
alles kunnen we de zekerheid
omarmen dat God altijd
mogelijkheden voor de toekomst
opent, want “in alles bevordert Hij
het heil van die Hem
liefhebben” (Rom 8,28).Zelfs een
kleine tegenslag zoals een file op weg
naar huis kan een gebed zijn, als we
er een gelegenheid van maken om
onze tijd in Gods handen te leggen...
en om tot Hem te bidden voor
degenen die door hetzelfde geluk
getroffen worden.

Om de contemplatie in het gewone
leven te bereiken hoeven we niet op



het buitengewone te wachten. “We
zijn vaak geneigd te denken dat de
heiligheid alleen is voorbehouden
aan hen die de mogelijkheid hebben
afstand te nemen van hun gewone
bezigheden, om zo veel tijd aan het
gebed te kunnen besteden. Dat is niet
zo. We zijn allemaal geroepen om
heilig te worden door met liefde te
leven en onze getuigenis aan te
bieden in onze dagelijkse
bezigheden, waar we ook zijn.”[7] De
blik van het geloof maakt het
mogelijk dat door de liefde ons hele
leven in een voortdurend gesprek
met God veranderd kan worden. Het
is een blik die ons in staat stelt te
leven met een grote realiteitszin,
omdat hij ons die vierde dimensie
onthult, die van het quid divinum –
het goddelijk iets – dat in al het reële
bestaat.

De ketel en de verbinding



“Wanneer de mens volledig in beslag
genomen wordt door zijn wereld,
door de materiële zaken, met wat hij
kan doen, met alles wat haalbaar is
en hem naar succes leidt, (...) dan
verzwakt zijn vermogen om God te
ontdekken, het orgaan om God te
zien atrofieert, het kan niets meer
waarnemen en wordt ongevoelig.
Het neemt het goddelijke niet meer
waar, omdat het overeenkomstige
orgaan in die mens verzwakt is, of
zich niet ontwikkeld heeft.”[8] Het
tegenovergestelde is ook waar: het
vermogen om met de ogen van het
geloof naar de werkelijkheid te
kijken kan worden gecultiveerd. Dat
doen we in de eerste plaats als we
om licht te vragen, zoals de apostelen
deden: “Vermeerder ons geloof!” (Lc
17,5). En we doen het ook wanneer
we in de loop van de dag even stil
blijven staan om ons leven vóór de
Heer te plaatsen. En al kunnen we de
hele dag door bidden, toch “moet het
gebedsleven kunnen steunen op de



momenten die wij iedere dag
uitsluitend bestemmen voor een
ontmoeting met God.”[9] Kortom, om
onze aandacht gewoonlijk op God
gericht te houden, hebben we het
nodig om een paar momenten 
uitsluitend aan God te wijden.

De heilige Jozefmaria heeft deze
noodzaak een keer uitgelegd met het
voorbeeld van de verwarming van
een huis. “Als we een radiator
hebben, betekent dat het warm
wordt. Maar de kamer wordt alleen
verwarmd als de ketel brandt… Dus
we hebben de radiator altijd nodig,
en ook een goed brandende de ketel,
nietwaar? De tijden van gebed, als
we ze goed verrichten, zijn de ketel.
En verder is de radiator op elk
moment, in elke kamer, op elke
plaats, bij elk werk: de aanwezigheid
van God.”[10] De ketel is net zo
belangrijk als de radiatoren. We
moeten er een paar momenten aan
wijden om het vuur van Gods liefde



in ons hart aan te steken en te
voeden, zodat zijn warmte onze hele
dag vult.

Een ander beeld dat ons kan helpen,
is dat van de internetverbinding. We
zullen vaak de moeite hebben gezien
die veel mensen doen om
afzondering te zoeken als ze
wandelen of een weekend ver van de
bewoonde wereld doorbrengen. Op
dezelfde manier zorgen we ervoor
dat de wifi op onze mobiele telefoon
wordt geactiveerd, in de hoop dat
deze verbinding maakt zodra er een
bekend netwerk wordt gedetecteerd.
Maar het feit dat de telefoon
openstaat om een signaal te
ontvangen, betekent niet dat dat
automatisch gebeurt, of dat hij
allerlei soorten berichten ontvangt.
Het signaal komt de hele dag binnen,
als we in de buurt van dit of dat
netwerk zijn, en de berichten komen
binnen als iemand ze verstuurt. Wij
doen van onze kant wat we kunnen



door onze mobiel te activeren en dan
te wachten op berichten.

Op een analoge manier activeren we
in onze tijden van gebed de wifi van
onze ziel; we zeggen tegen God:
“spreek, Heer, uw dienaar luistert” (1
Sam 3,9). Soms zal Hij op die
momenten tot ons spreken, andere
keren zullen wij zijn stem herkennen
in de duizend details van onze dag.
In ieder geval zijn die tijden van
gebed een goede gelegenheid om
alles wat we gedaan hebben of wat
we gaan doen in zijn handen te
leggen, hoewel we misschien op het
moment zelf dat we het in praktijk
brengen onze ogen niet op God
gericht hebben. Bovendien is het feit
dat we een paar ogenblikken per dag
uitsluitend aan God hebben gewijd
het beste teken dat we inderdaad
naar Hem willen luisteren. Nu is het
openen van ons hart, in tegenstelling
tot wat er met de telefoon gebeurt,
niet iets wat we als vanzelfsprekend



kunnen beschouwen, wat we eens en
voor altijd doen: we moeten ons er
elke dag op instellen om naar God te
luisteren, want “in het heden worden
wij geconfronteerd met de tijd, niet
gisteren en ook niet morgen, maar
vandaag: ‘Luistert heden dan naar
zijn stem: weest niet halsstarrig’(Ps
95,7-8).”[11] Als we deze dagelijkse
inzet volhouden, kan God ons
geweldig helpen om elke dag ons
leven in zijn aanwezigheid te leiden.
Andere keren zal het moeilijker zijn.
Maar in ieder geval zullen we uit die
momenten overvloedige kracht en
hoop putten om met vreugde onze
dagelijkse strijd, onze dagelijkse
inspanning om het vuur aan te
steken, om de verbinding te openen
vol te houden.

In alles wat ons gebeurt

De woorden van de heilige
Jozefmaria in de preek op de campus
zijn bekend: “Mijn kinderen, daar, in



jullie idealen, jullie werk en jullie
liefde, dáár is de plaats van jullie
dagelijkse ontmoeting met Christus.
Daar, te midden van de meest
materiële dingen, moeten wij ons
heiligen door God en alle mensen te
dienen.”[12] En hij voegde er meteen
aan toe: “In het laboratorium, in de
operatiekamer, in de kazerne of op
de leerstoel van een universiteit, in
de fabriek, in de werkplaats, op het
land, in de huishouding, in heel dit
immense panorama van het dagelijks
werk wacht God elke dag weer op
ons.”[13] In de talrijke activiteiten
die onze dag vullen, verwacht God
ons om een lieflijk gesprek met ons
te voeren en zijn zending in de
wereld ten uitvoer te brengen. Maar
hoe kunnen we dat merken, hoe
kunnen we dat beleven?

God wacht iedere dag op ons om
rustig te spreken over wat ons leven
vult, net als een vader of moeder die
luistert naar de lange verhalen van



hun kind van een paar jaar. Een
klein kind vertelt bijna in realtime
wat er op school is gebeurd. Het lijkt
dat het het maximale wil halen uit
zijn prachtige vermogen om zich wat
het heeft meegemaakt te herinneren
en mee te delen door de kleinste
gebeurtenissen tot in detail te
vertellen. En zijn ouders luisteren
naar hem, en vragen hem hoe dit of
dat is gebeurd, wat dat andere kind
zei...

Net zo is God geïnteresseerd in alles
wat ons gebeurt, met de
bijzonderheid dat Hij het in
tegenstelling tot de aardse ouders
nooit moe wordt om naar ons te
luisteren, nooit gewend raakt aan het
feit dat we met Hem praten. Het is
eerder zo dat wij het soms moe zijn
om ons tot Hem te richten, zijn
aanwezigheid te zoeken. Maar als we
dat verlangen levend houden, “biedt
alles – mensen, dingen, bezigheden –
ons de gelegenheid en het thema



voor een voortdurend gesprek met
onze Heer”.[14] Alles kan een
onderwerp van gesprek worden om
met God te bespreken. Alles, absoluut
alles, kunnen we met Hem delen.

Van de andere kant wacht God op
ons in ons werk om in de wereld de
verlossing te blijven verwezenlijken,
dat wil zeggen om de wereld naar
Hem toe te blijven trekken. Het gaat
er niet om dat we naast ons dagelijks
doen en laten vrome activiteiten
inlassen, maar dat we proberen alle
milieus van onze wereld naar God
toe te brengen: het gezin, de politiek,
de cultuur, de sport... alles. Om dit te
doen moeten we in de eerste plaats
zijn aanwezigheid op al deze
plaatsen ontdekken. Kortom, het gaat
erom ons werk te zien als een
geschenk van God, als de concrete
manier waarop we zijn opdracht
uitvoeren om voor de wereld te
zorgen, om de wereld te cultiveren
en om de blijde boodschap te



verkondigen dat God van ons houdt
en ons zijn liefde aanbiedt. Vanuit
deze ontdekking zullen we proberen
dat al onze handelingen worden
omgezet in een dienst aan de
anderen, in een liefde zoals Jezus die
ons laat zien en ons elke dag in de
heilige Mis geeft. Door op deze
manier te leven en al onze
handelingen te verenigen met het
offer van Christus, verwezenlijken
we ten volle de zending die de Heer
ons heeft willen geven voordat Hij
naar de Vader terugkeerde (vgl. Joh
20,21).

Kort voor de zaligverklaring van
Guadalupe Ortiz de Landázuri, vroeg
men de prelaat in een interview wat
de formule voor de heiligheid van die
vrouw was. Hij vatte het in een paar
regels samen: “De heiligheid is niet:
het einde van het leven bereiken en
dan volmaakt zijn, als een engel,
maar de volheid van de liefde bereikt
hebben. Zoals de heilige Jozefmaria



zei, gaat het erom de strijd om het
werk, het gewone leven, om te zetten
in een ontmoeting met Jezus Christus
en een dienst aan de anderen”.[15]
De formule voor de heiligheid is dus
samen te vatten in het feit dat alles
gedaan wordt met dezelfde
motivatie, dat alles hetzelfde doel
heeft: met Christus te leven midden
in de wereld en met Hem de wereld
naar de Vader te brengen. En dat is
mogelijk omdat Jezus heel dichtbij is.

Lucas Buch

[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Brief aan de heilige Jozefmaria,
1-4-1946.

[2] Heilige Jozefmaria,Brief
24-3-1930.

[3] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 300.



[4] Heilige Jozefmaria,Brief 8-12-1949,
nr. 26.

[5] Vgl. heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 48.

[6] Benedictus XVI, Homilie,
7-11-2006.

[7] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Gaudete et exsultate, nr.
14.

[8] Benedictus XVI, Homilie,
7-11-2006. In de tekst refereert de
Paus aan een tekst van de heilige
Gregorius de Grote.

[9] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 119.

[10] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van zijn prediking,
28-9-1973.

[11] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2659.



[12] Heilige Jozefmaria, Gesprekken,
nr. 113.

[13] Ibid., nr. 114.

[14] Heilige Jozefmaria,Brief
11-3-1940, nr. 15.

[15] Mgr. Fernando Ocáriz, interview
13-5-2019.

Lucas Buch

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-

x-jezus-is-heel-dichtbij/ (23-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-x-jezus-is-heel-dichtbij/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-x-jezus-is-heel-dichtbij/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-x-jezus-is-heel-dichtbij/

	Hem kennen en jezelf kennen (X): Jezus is heel dichtbij

