
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (IX):
Vrees niet, Ik ben
met u

In de loop van ons gebedsleven
zullen er ook moeilijkheden of
twijfels opduiken. Maar er zijn
veel redenen om te denken dat
God op die momenten juist
bijzonder dichtbij is.

15-11-2020

Ongeveer zes eeuwen voor de
geboorte van Jezus werd het Joodse
volk overheerst door Babylon. Veel



Joden waren gevangengenomen en
naar een vreemd land gebracht. De
oude beloftes leken te verdwijnen.
De verleiding om te denken dat het
allemaal een verzinsel was geweest
was heel groot. In deze context
ontstaan er profetische teksten over
de bevrijding van het volk en vooral
uitspraken van grote geestelijke
diepte waarin God laat zien dat Hij
ons op ieder moment heel nabij is.
“Wees niet bang”, herhaalt hij steeds
weer: “Trekt gij door water, Ik ben
bij u; gaat gij door rivieren, zij
overspoelen u niet. Moet gij door
vuur heen, gij zult u niet branden, en
de vlammen deren u niet” (Jes
43,1-2). En vervolgens zegt Hij: “Wees
niet bevreesd, want Ik ben bij u. (…)
Breng mijn zonen uit de verte en
mijn dochters van de uithoeken der
aarde” (Jes 43,5-6).

Een constant refrein



In het Nieuwe Testament verdwijnt
deze oproep om op God te
vertrouwen natuurlijk niet; deze
troost houdt midden in de zorgen
van het leven niet op. Soms bedient
de Heer zich van zijn engelen, zoals
wanneer hij Zacharias, de man van
de heilige Elizabeth, aanspreekt op
de dag dat hij het heiligdom
binnengaat om wierook te offeren.
Ze waren al op leeftijd en hadden tot
dat moment geen kinderen kunnen
krijgen. “Vrees niet, want uw bede is
verhoord” (Lc 1,13), zegt de engel
hem. De boodschappers van God
hadden een soortgelijke
aankondiging gedaan aan de heilige
Jozef, toen hij niet wist of hij Maria
in zijn huis moest ontvangen (vgl. 
Mt. 1,20), evenals aan de herders,
toen zij bevreesd waren bij het horen
dat God wilde dat zij de eersten
zouden zijn om het pasgeboren kind
Jezus te aanbidden (vgl. Lc 2,10).
Deze en vele andere gelegenheden
geven aan dat de Heer ons in de



belangrijke beslissingen van ons
bestaan altijd wil begeleiden.

Maar niet alleen de profeten en
engelen zijn de boodschappers van
dat ‘vrees niet’. Toen God mens was
geworden, was Hij het zelf die
persoonlijk die boodschap steeds
herhaalde midden op de levensweg
van de mensen om Hem heen. Met
diezelfde woorden moedigt Jezus zijn
toehoorders bijvoorbeeld aan om
zich niet te laten bevangen door de
onzekerheid over wat ze moesten
eten of wat ze zouden aantrekken,
maar zich vooral te bekommeren om
hun ziel (vgl. Mt. 6,31-33). Christus
wil ook vrede brengen aan de
overste van de synagoge die zijn
dochtertje wel had verloren, maar
zijn geloof niet had verloren (vgl. Mt.
9,18); Hij wil zijn apostelen
geruststellen wanneer zij Hem na
een stormachtige nacht over het
water zien lopen (vgl. Joh 6,18-20) of
de drie – Petrus, Johannes en Jacobus



– die zijn heerlijkheid op de Tabor
zagen, kalmeren (vgl. Mt 17,7). God
probeert altijd die vrees tegen te
gaan ..., een vrees die natuurlijk en
vanzelfsprekend is tegenover de
gewone of buitengewone
manifestaties van zijn handelingen.

Ook de heilige Jozefmaria merkte die
reactie van God bij de herinnering
aan een bijzondere gebeurtenis in
zijn innerlijk leven. Met name toen
hij op een zomerse dag in 1931,
terwijl hij de Heilige Mis opdroeg, op
een bijzonder duidelijke manier
begreep dat het de gewone mannen
en vrouwen zijn die het kruis van
Christus in alle menselijke
activiteiten zouden oprichten.
“Normaal gesproken, als ik
geconfronteerd word met het
bovennatuurlijke, ben ik bang.
Daarna komt het ne timeas! Ik ben
het”.[1] Die vrees komt niet alleen op
bij die bijzondere handelingen van
de genade. Hij verschijnt ook, op



verschillende manieren, in het
gewone christelijk leven;
bijvoorbeeld wanneer God ons een
glimp laat opvangen van de
grootsheid van zijn liefde en
barmhartigheid, wanneer we de
diepte van zijn overgave aan het
kruis en in de Eucharistie een beetje
beter begrijpen, of wanneer we de
uitnodiging ervaren om Hem van
dichterbij te volgen… en we ons
ongerust afvragen welke gevolgen
die genaden in ons leven kunnen
hebben.

Sterker dan welke twijfel ook

Zolang we op aarde zijn, is het gebed
een gevecht.[2] Het is dramatisch dat
de nobelste verlangens van het
menselijk hart – zoals het leven in
gemeenschap met onze schepper kan
zijn – gedeeltelijk misvormd en
vertekend zijn door de zonde. Onze
verlangens naar vriendschap, liefde,
schoonheid, waarheid, geluk of vrede



gaan, in onze huidige situatie, samen
met de inspanning om dwalingen te
vermijden, met de moeilijkheid om
allerlei weerstanden te overwinnen.
En die algemene gesteltenis van het
menselijk leven bestaat ook in onze
relatie met de Heer.

Aan het begin van het leven van
vroomheid hebben veel mensen
schrik bij de gedachte dat ze niet
weten hoe ze moeten bidden, of zijn
ze in verwarring door de
mislukkingen, de wisselvalligheden
en de onrust die aan het begin van
alles wat we ondernemen kunnen
voorkomen. We voelen dan aan dat
we, wanneer we dichter bij de Heer
komen, op het kruis stuiten; het hoeft
ons niet te verbazen dat er verdriet,
eenzaamheid en tegenslagen
opduiken.[3] Met het verstrijken van
de jaren worden we ook bang dat de
Heer beproevingen en duisternissen
toelaat die meer eisen dan wij
kunnen geven. Of we worden



zenuwachtig bij de mogelijkheid
overvallen te worden door de sleur
en uiteindelijk genoegen te moeten
nemen met een middelmatige relatie
met God.

Die woorden – ‘vrees niet’ – die
Zacharias, Jozef, de herders, Petrus,
Johannes, Jakobus en zoveel anderen
hebben gehoord, zijn ook in de loop
van ons hele leven tot ieder van ons
gericht. Ze herinneren ons eraan dat
het in het leven van de genade niet
doorslaggevend is wat wíj doen,
maar wat de Heer doet. “Het gebed is
een samenwerking van Jezus
Christus met iedereen van ons” [4],
waarbij niet het schepsel dat
probeert open te staan voor Gods
handelen de hoofdrol speelt, maar de
Heer en zijn handelen in de ziel. We
begrijpen dit gemakkelijk wanneer
God nieuwe horizonten voor ons
opent, wanneer Hij gevoelens van
dankbaarheid opwekt of ons
uitnodigt om wegen van heiligheid te



bewandelen... Maar ditzelfde
vertrouwen moeten we blijven
houden wanneer de moeilijkheden
opduiken, wanneer we onze
kleinheid voelen en de duisternis ons
lijkt in te sluiten.

“Ik ben het, vreest niet.” Net zoals
Jezus de moeilijkheden,
verwarringen, angsten en twijfels
van degenen die Hem wilden volgen
begreep, doet Hij dat bij ieder van
ons nog steeds. Onze inzet om aan
zijn zijde te leven is altijd minder
dan zijn inzet om ons dicht bij zich te
houden. Hij is degene die
vastbesloten is ons gelukkig te maken
en Hij is sterk genoeg om dat plan
van Hem te verwezenlijken, waarbij
Hij zelfs rekening houdt met onze
zwakheden.

Gesteltenissen die helpen om te
bidden

Wij van onze kant moeten al het
mogelijke doen om een authentieke



weg van gebed in te slaan. Ook al
lijkt het gesprek met anderen
spontaan of natuurlijk, in
werkelijkheid hebben we
langzamerhand leren spreken met de
hulp van anderen en hebben we de
elementaire grondhoudingen om een
dialoog te kunnen voeren ontdekt.
Hetzelfde gebeurt in de omgang met
God, want “het gebed moet beetje bij
beetje in de ziel toenemen, zoals het
zaadje dat uitgroeit tot een
lommerrijke boom”.[5] En daarom is
het begrijpelijk dat de leerlingen
Jezus vroegen hun te leren bidden
(vgl. Lc. 12,1).

Onder deze fundamentele houdingen
voor het aangaan van een
gebedsleven vallen geloof en
vertrouwen, nederigheid en
oprechtheid. Als we bidden met een
verkeerde instelling – bijvoorbeeld
wanneer we niet willen onderzoeken
wat ons van God verwijdert of
wanneer we niet bereid zijn om onze



zelfgenoegzaamheid op te geven –
lopen we het risico om het gebed
steriel te maken. Het is waar dat
dergelijke verkeerde houdingen vaak
onbewust zijn. Ook, als we voor ons
gebed een foutieve opvatting van
doeltreffendheid hebben, wat in
onze cultuur zo vaak voorkomt,
lopen we gemakkelijk in de val door
onze relatie met de Heer alleen af te
meten aan de resultaten die we
waarnemen en daardoor kost het ons
op den duur moeite om tijd te vinden
om te bidden.

Onder deze innerlijke gesteltenissen
om te bidden, is alles wat met ons
vertrouwen in de Heer te maken
heeft bijzonder wezenlijk. Ondanks
het feit dat veel mensen van goede
wil zijn, brengen bepaalde leemtes in
hun vorming hun ertoe met een
verkeerd beeld van God en van
zichzelf te leven. Soms verbeelden ze
zich dat God een strenge rechter is,
die een volmaakt gedrag eist; andere



keren kunnen ze denken dat ze
precies horen te ontvangen wat en
hoe ze iets vragen; of dat de zonden
een onoverkomelijke barrière zijn
om oprecht met de Heer om te
kunnen gaan. Misschien is het
overbodig te zeggen, maar we
moeten het gebedsleven opbouwen
op de veilige basis van enkele
kernwaarheden van het geloof.
Bijvoorbeeld, dat God een
liefhebbende Vader is die zich
verheugt over onze omgang met
Hem; dat het gebed altijd
doeltreffend is omdat Hij gehoor
geeft aan onze smeekbeden, hoewel
zijn wegen niet de onze zijn; of dat
onze beledigingen juist de aanleiding
zijn om ons opnieuw dichter bij onze
Heiland te brengen.

Onze moeilijkheden aan God
schenken

“Wát, weet je niet hoe je moet
bidden? – Stel je in tegenwoordigheid



van God, en als je begint met te
zeggen: “Heer, ik weet niet hoe ik
moet bidden…”, wees er dan zeker
van dat je ermee begonnen bent.”[6]
Net als Hij met de apostelen heeft
gedaan, leert onze Heer ons beetje bij
beetje te groeien in deze intieme
houdingen, als we ons niet
verstoppen achter een innerlijke
monoloog of een anoniem gebed, dat
niet beantwoordt aan onze echte
verlangens en zorgen.[7]

Zoals het met de apostelen gegaan is,
verbetert onze relatie met de Heer
ondanks onze eigen zwakheden.
Gebrek aan tijd, afleidingen,
vermoeidheid of sleur komen net als
in de menselijke relaties vaak voor in
het gebed. Soms vereist dit om de
orde te beleven, onze luiheid te
overwinnen en belangrijke dingen
vóór dringende zaken te stellen.
Andere keren moeten we realistisch
zijn om de aan de Heer gewijde
momenten fijngevoelig aan te



passen, zoals een moeder van een
gezin moet doen die ieder moment
haar kleine kinderen in de gaten
moet houden. We weten dat het soms
“moeilijk is [in het gebed] de nodige
concentratie op te brengen.”[8] We
raken verstrooid door de zorgen,
onze onafgewerkte taken, de prikkels
van onze schermpjes. En het slechte
aan dit alles is dat het onze eigen
innerlijke wereld in verwarring kan
brengen: de wonden van onze
eigenliefde steken de kop op,
vergelijkingen, dromen en
fantasieën, wrokgevoelens of
herinneringen van welke aard dan
ook. We kunnen ondervinden dat er,
ondanks het besef in Gods
aanwezigheid te zijn “op de meest
ongelegen ogenblikken allerlei
beslommeringen door ons hoofd
[gaan]”.[9] Het is logisch, dat we ook
last hebben van lichamelijke
vermoeidheid: “Het werk mat je af; je
kunt niet meer bidden.”[10] Het kan
een troost voor ons zijn te bedenken



dat ook de apostelen door
vermoeidheid werden overmand bij
het zien van de heerlijkheid van de
Heer op de Tabor (Lc 9,32) of bij het
zien van zijn doodsangst in de hof
van Olijven (Lc 22,45). En behalve
fysieke vermoeidheid komt er in
onze cultuur vaak een soort
innerlijke vermoeidheid voor, die
ontstaat doordat onze taken ons
onrustig maken, door de druk die ons
beroep ons oplegt of door
onzekerheid over de toekomst… Deze
innerlijke toestand kan de
moeilijkheid om met rust te bidden
vergroten.

De Heer begrijpt deze moeilijkheden
goed – in feite veel beter dan wij zelf
–. Daarom, hoewel ze ons laten lijden
omdat we graag fijngevoeliger met
Hem om zouden willen gaan, “geeft
het vaak niet, als het je niet lukt je te
concentreren en te bezinnen.”[11]
We kunnen proberen met Jezus te
praten juist over die zaken, nieuws,



mensen of herinneringen die onze
verbeelding bezighouden. God is
geïnteresseerd in alles wat met ons te
maken heeft, hoe triviaal of
onbeduidend het ook mag lijken. En
vaak zal Hij ons helpen die zaken,
personen of reacties op een andere
manier te beoordelen, met een
bovennatuurlijke visie die gebaseerd
is op de liefde. Net zoals kinderen
doen in de armen van hun moeder,
kunnen wij rusten in Hem, Hem onze
verstrooidheid geven, onze toevlucht
zoeken in zijn Hart om vrede te
krijgen.

Een grotere inspanning dan die
van ons

“Waarschijnlijk zijn de grootste
moeilijkheden “de listen van de
verleider, die alles doet om de mens
af te wenden van het gebed, van de
vereniging met zijn God.”[12] Aan
het einde van die veertig dagen
afzondering in de woestijn werd de



Heer, toen Hij honger en zwakheid
voelde door de duivel bekoord (Mt
4,3). Gewoonlijk gebruikt de duivel
onze verstrooidheden en zonden om
wantrouwen en wanhoop in onze
ziel op te wekken, waardoor we de
liefde opgeven. Daarentegen is onze
zwakheid, zoals voortdurend in het
Evangelie te merken is, in feite een
reden om nog dichter naar de Heer
toe te gaan. En “naarmate we
voortgang maken in het innerlijk
leven zien we onze persoonlijke
gebreken met meer scherpte.”[13]

De duivel kan ons wijsmaken dat we
nederig zijn als we denken dat we
het niet waard zijn om met God om
te gaan, dat onze verlangens naar
overgave niet echt zijn en dat ze een
dosis hypocrisie en gebrek aan
vastbeslotenheid kunnen verbergen.
“Ben je bang, dat jouw zonden zo
talrijk zijn, dat de Heer je niet kan
aanhoren?”[14] Het besef van onze
onwaardigheid – dat op zich zo



waardevol is – kan dan een reëel,
maar verkeerd lijden veroorzaken,
dat weinig te maken heeft met echte
smart; het kan ons opsluiten in een
klaaghouding, die het gebed tenslotte
zelfs onmogelijk maakt. Natuurlijk
kunnen onze lauwheid en zonden
een obstakel voor het gebed zijn,
maar niet in díe zin. De Heer houdt
niet op ons lief te hebben, hoe groot
onze zwakheden ook zijn. Hij schrikt
er niet van, ze verbazen Hem niet, en
Hij geeft zijn verlangen dat wij heilig
worden er niet door op. Zelfs als we
ons opzettelijk tevreden zouden
stellen met de routine, met
conformisme of lauwheid, dan nog
zou God niet ophouden te wachten
tot we terugkeren.

Maar de vijand kan ons ook bekoren
“zelfs als de ziel ontbrand is in een
vurige liefde tot God. Hij weet, dat
het vervallen tot zonde dan
moeilijker is, maar ook dat hij – als
hij erin slaagt dat schepsel zijn Heer



te laten beledigen, al is het maar een
beetje – in die ziel de verleiding van
de wanhoop kan opwekken.”[15] Dan
kunnen bitterheid en ontgoocheling
opkomen. Om onze hoop te allen
tijde levend te houden, moeten we
realistisch zijn, onze kleinheid
toegeven en beseffen dat dat
vermeende ideaal van heiligheid dat
we voor ogen hadden – een volheid
die niet te bereiken is – niet klopt. We
moeten goed weten dat het er alleen
om gaat God te beminnen, en dat
vooral werkelijk doorslaggevend is
wat de Heer met zijn machtige liefde
bewerkt waarbij Hij rekening houdt
met onze strijd en onze zwakheid.

De christelijke hoop is niet een louter
menselijke hoop, gebaseerd op onze
krachten, of omdat we van nature de
goedheid van de schepper
aanvoelen. De hoop is een gave die
ons overstijgt en die de Heilige Geest
ons voortdurend instort en
vernieuwt. Op die momenten van



ontmoediging “is het tijd om uit te
roepen: herinner U de beloften die
Gij mij gedaan hebt om mij met hoop
te vervullen; dat troost mij, want ik
ben niets en het vervult mijn leven
met kracht (vgl. Ps 119,49-50).”[16]
Het is God die ons heeft geroepen.
Het is God die meer dan wijzelf
vastbesloten is ons met Hem te
verenigen en die de macht heeft om
dat te bereiken.

Wanneer de duisternis licht is

Net zoals dat gaat in alle duurzame
relaties, leert de Heer ons in de loop
van ons leven Hem steeds beter te
begrijpen en ook van onszelf een
steeds beter begrip te krijgen. In het
begin bij Petrus’ eerste ontmoeting
bij de Jordaan is zijn omgang met
Jezus anders dan na de dood en
verrijzenis van de Heer aan de oever
van het meer van Tiberias. Zo gaat
het ook met ons. Het zou ons niet
moeten verbazen dat de Heer ons



over goddelijke wegen leidt, die
anders zijn dan wij hadden gedacht.
Soms verbergt Hij zich, zelfs als wij
Hem met oprechte vroomheid
zoeken, zoals de vrouwen die naar
het graf gingen maar Hem niet
vonden (Lc 24,3). Andere keren
daarentegen komt Hij juist bij ons
wanneer wij onszelf afsluiten, zoals
toen Hij zich aan de apostelen in de
zaal van het Laatste Avondmaal liet
zien. Als wij met het verstrijken van
de tijd ons vertrouwen niet
verliezen, zullen we ontdekken dat
die duisternis vol licht was, dat
Christus zelf ons vol liefde heeft
omhelsd – ‘vrees niet’, zei Hij steeds
weer – op die momenten dat we ons
hart gelijkvormig aan het zijne
wilden maken.

Jon Borobia



[1] Zalige Álvaro del Portillo, Een
leven voor God.

[2] Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 2573.

[3]Vgl. heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, nr. 301.

[4] Eugene Boylan, Moeilijkheden bij
het inwendig gebed, uitg. Foreholte,
Voorhout.

[5] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 295.

[6] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
90.

[7] Vgl. heilige Jozefmaria, De Voor,
nr. 65.

[8] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2705.

[9] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
670.



[10] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
895.

[11] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
449.

[12] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2725.

[13] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 20.

[14] Ibid., nr. 253.

[15] Ibid., nr. 303.

[16] Ibid., nr. 305.

Jon Borobia

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-
ix-vrees-niet-ik-ben-met-u/ (21-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-ix-vrees-niet-ik-ben-met-u/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-ix-vrees-niet-ik-ben-met-u/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-ix-vrees-niet-ik-ben-met-u/

	Hem kennen en jezelf kennen (IX): Vrees niet, Ik ben met u

