
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (I):
Jezus’ hart stelen

De goede moordenaar stal met
één enkel woord het hart van
Christus en opende zo de
poorten van de hemel. Zo is het
gebed: een woord dat Jezus’
hart steelt en waardoor wij
vanaf dat moment samen met
Hem kunnen leven.

6-4-2020

Buiten de muren van Jerusalem
werden kort na de middag op de



Calvarieberg drie mannen
gekruisigd. Het was de eerste Goede
Vrijdag in de geschiedenis. Twee van
hen waren moordenaars; de derde
daarentegen was de enige mens die
absoluut onschuldig was: de Zoon
van God. Een van de twee anderen
begon ondanks zijn intense lijden en
lichamelijke uitputting toch een heel
kort gesprek met Christus. Zijn
woorden vol nederigheid – “denk
aan mij, wanneer Gij in uw
Koninkrijk gekomen zijt” (Lc 23,42) –
verdienden dat de mens geworden
God zelf hem verzekerde dat hij over
een paar uur in het paradijs zou zijn.
De heilige Jozefmaria werd vaak
ontroerd door de houding van die 
goede moordenaar die “met één
woord het Hart van Christus wist te
stelen en zovoor zichzelf de
hemelpoortopende”.[1] Misschien is
dít de definitie van het gebed: een
woord dat Jezus’ hart steelt en ons
dan samen met Hem laat leven.



Twee dialogen aan het kruis

Ook wij verlangen dat ons gebed,
zoals dat van de goede moordenaar,
die volgens de traditie Dimas heette,
vruchtbaar is. Wij dromen er graag
over hoe het gesprek met God ons
leven kan veranderen. Iemands hart
stelen is het veroveren, verliefd en
enthousiast maken. We stelen het,
omdat we het niet verdienen zo veel
genegenheid te krijgen. Men rooft
wat geen eigendom of bezit is, maar
wat men wil bezitten. Het gebed is
gebaseerd op zoiets eenvoudigs –
hoewel dat niet weinig is – als het
leren aannemen van zo’n geschenk
in ons hart, waarin Jezus, die nooit
zijn geschenken, zijn genade of zijn
liefde oplegt, bij ons is.

Naast Dimas hing zijn metgezel in
het lijden ook aan een kruis op
Calvarie. Het verwijt dat deze tot
Jezus richt is wel heel verschillend:
“zijt Gij niet de Messias? Red dan



uzelf en ons” (Lc 23,39). Dat zijn
ijskoude woorden. Wat is het verschil
tussen die twee dialogen? Ze praatten
allebei met Jezus, maar alleen Dimas
aanvaardde wat de Meester als
geschenk voor hem bereid had. Hij
sloeg zijn laatste en beste slag: het
verzoek dat Christus tenminste aan
hem zou denken. Zijn metgezel
daarentegen opende niet nederig zijn
hart voor degene die hem van zijn
verleden wilde bevrijden en hem een
ongekende schat wilde aanbieden.
Hij eiste zijn recht op om gehoord en
gered te worden; hij maakte zich
kwaad omdat hij Jezus naïef vond en
verweet hem ook zijn ogenschijnlijke
passiviteit. Misschien had hij altijd zo
gestolen: in de overtuiging dat hij
alleen maar terugnam wat hem
toebehoorde. Dimas van zijn kant
wist dat hij niets verdiende en die
houding wist de bron van Gods liefde
te openen. Hij kon God erkennen als
wie Hij werkelijk is: een Vader die



zich aan ieder van zijn kinderen
geeft.

Aan de hand van deze twee
mogelijke dialogen die we in het
Evangelie vinden kunnen we
begrijpen dat de Heer om ons
gelukkig te maken rekening houdt
met onze vrijheid. En ook dat het niet
altijd makkelijk is ons te laten
liefhebben. Het gebed kan een
prachtig middel zijn om te ontdekken
wat Jezus voelt, denkt en wil. Het
goddelijk leven in ons is een
geschenk. In dat opzicht is het gebed
een kanaal waardoor de stortvloed
van liefde die God ons wil geven
vloeit. Misschien kan het gebed
gedefinieerd worden als: een woord
dat Jezus' hart steelt en ons vanaf nu
met hem laat leven.

Om de poorten van de hemel te
openen

De heilige Jozefmaria herinnerde ons
er altijd aan dat God “het risico van



onze vrijheid heeft willen lopen”.[2]
Een goede manier om Hem daarvoor
dankbaar te zijn zou kunnen zijn ons
voor zijn vrijheid open te stellen. We
zouden zelfs kunnen zeggen dat we
in dit tweede geval geen enkel risico
lopen; er zou alleen een schijn van
gevaar kunnen zijn, want we hebben
alles te winnen: de garantie van zijn
belofte bestaat in een paar spijkers
die branden van liefde voor ons. Als
we de dingen vanuit dit oogpunt
bekijken, begrijpen we hoe absurd
het kan zijn om weerstand te bieden
aan Gods wil, hoewel we er al snel
achter komen dat het ons vaak
overkomt. Wat er gebeurt is dat “wij
thans in een spiegel zien, onduidelijk,
maar dan van aangezicht tot
aangezicht. Thans ken ik slechts ten
dele, maar dan zal ik ten volle
kennen zoals ik zelf gekend ben” (I 
Kor 13,12). De heilige Paulus zegt het
ons: om onszelf te kennen is er geen
betere manier dan vanuit Christus



naar onszelf te kijken, ons leven door
zijn ogen te beschouwen.

Dimas begrijpt dit en is niet bang
voor de enorme kloof tussen de
goedheid van Jezus en zijn eigen
zonden. Hij herkent de koning van
de wereld in het vernederde en
misvormde gelaat van Christus; in
ogen die hem vol tederheid
aankijken, hem in zijn waardigheid
herstellen en hem er op een vreemde
manier aan herinneren dat hij boven
alles geliefd is. Het is waar dat de 
gelukkige afloop van de geschiedenis
van de goede moordenaar te
gemakkelijk lijkt. We zullen echter
nooit het drama kennen van de
bekering die zijn hart op dat moment
doormaakte, noch de voorbereiding
die dit zeker mogelijk had gemaakt.

Ons openstellen voor zoveel
genegenheid is net als de ontdekking
dat het gebed een gave is, een
bevoorrecht kanaal om de



genegenheid te ontvangen van een
hart dat geen maat of berekeningen
kent. We krijgen het geschenk van
een ander leven, een leven dat voller,
bevredigender, veel gelukkiger en
betekenisvoller is. Zo zegt paus
Franciscus het: “Door te bidden 
geven we Hem vrij spel, geven we
Hem de ruimte om te handelen,
zodat Hij kan meedoen en kan
winnen.”[3] Het is God die ons zal
omvormen, het is God zelf die met
ons mee op weg gaat, Hij is degene
die alles zal doen; wij hoeven Hem
alleen maar vrij spel te geven. Dit is
het punt waarop onze vrijheid mee
gaat spelen, die Christus juist op dat
kruis voor ons heeft gewonnen. Het
gebed helpt ons te begrijpen dat
“wanneer Hij ons om iets vraagt, Hij
ons in feite een geschenk aanbiedt.
Niet wij zijn het die Hem een gunst
bewijzen: het is God die ons leven
verlicht door het betekenisvol te
maken”.[4] Dat is precies waarmee
we zijn hart stelen: de open deur van



ons leven die met zich laat doen, zich
laat beminnen, omvormen, die
ernaar verlangt te beantwoorden,
ook al weet hij niet goed hoe dat
moet. “Ervaart het en ziet: mild is de
Heer, gelukzalig de mens die bij Hem
schuilt” (Ps 34,9). Deze paar woorden
zijn de samenvatting van de weg die
ons ertoe brengt zielen van gebed te
zijn, “want als we niet weten wat we
ontvangen, wordt de liefde niet in
ons opgewekt”.[5] Wanneer was de
laatste keer dat we de Heer hebben
gezegd hoe goed Hij is? Hoe vaak
staan we stil bij de beschouwing van
zijn goedheid en smaken we die?

Daarom is de verwondering een
wezenlijk deel van ons gebedsleven:
verbazing over een wonder dat niet
binnen onze maatstaven valt. Dat
brengt ons ertoe vaak te herhalen:
“Hoe groot bent U, hoe schitterend en
hoe goed! En ik, hoe dwaas ben ik,
die dacht U te begrijpen. Hoe klein
zou U zijn, als U in mijn hoofd zou



passen! U past in mijn hart en dat is
geen kleinigheid.”[6] God loven
plaatst ons in de waarheid van onze
relatie met Christus, verlicht de last
van onze zorgen en opent
perspectieven die we daarvóór niet
hadden voorzien. Het zijn de
gevolgen van het feit dat we het
risico hebben gelopen ons over te
geven aan de vrijheid van God.

Oneindig veel manieren om te
bidden

Toen de heilige Jozefmaria in Mexico
was, wilde hij in een van de
bijeenkomsten die hij daar had een
anekdote vertellen. Hij zei dat een
kind van hem, filosoof van beroep,
onverwacht de opdracht had
ontvangen om voor de zaken van zijn
familie te zorgen: “Toen hij me over
zaken sprak, keek ik naar hem,
begon te lachen en zei: ‘Zaken? Stop
het geld dat jij verdient, maar hierin,
in de holte van mijn hand, want ik



heb plaats genoeg’. De jaren gingen
voorbij en ik ontmoette hem weer en
zei hem: ‘Hier is mijn hand. Heb ik je
niet gezegd dat je je winst hierin zou
leggen?’ En hij stond op en kuste me
ten aanschouwen van iedereen de
hand. En hij zei: ‘hier is het’. Ik gaf
hem een omhelzing en zei hem: ‘je
hebt me in overvloed betaald. Moge
God je zegenen!’.”[7]

In het gebed mogen wij best de hand
van God kussen; Hem onze
genegenheid geven als de enige
schat, aangezien we niets anders
hebben. Voor sommige mensen zal
een gebaar als dit, gericht tot de
Heer, voldoende zijn om hen in een
gebed van gevoelens en voornemens
in vuur en vlam te zetten. Ze vinden
een blik veel expressiever dan
duizend woorden. Ze willen alles
aanraken wat met God te maken
heeft. Ze zouden genieten als ze
tijdens die ontmoeting met de Heer
de bries van het Meer van Galilea



zouden voelen. Hun zintuigen
worden aangesproken en de
nabijheid van Jezus maakt die
gewaarwordingen mogelijk, die het
hart vervullen van vrede en vreugde.
Die vreugde moet onmiddellijk
worden gedeeld en hun zending
wordt het, hun armen zoals Christus
wijd te openen om de hele wereld
samen met Hem te omhelzen en te
redden.

Maar er zijn oneindig veel manieren
om te bidden, evenveel als er
mensen zijn. Anderen willen
bijvoorbeeld gewoon wat troostende
woorden horen. Jezus is niet karig
met woorden van bewondering voor
hen die ze nodig hebben: "Daar heb
je een echte Israëliet, in wie geen
bedrog is" (Joh. 1,47). Hij zal ze ons
zeggen als wij ons hart openstellen.
Niemand heeft ooit woorden van
liefde gesproken zoals Hij. En
niemand heeft ze ooit met zoveel
gratie en waarheid gezegd. Als we



ernaar luisteren, gaan onze ogen
zien zoals Hij ziet, met een blik vol
liefde Zo leren we met God te kijken.
Zo ontdekken we wat iedere vriend
zou doen als hij zich laat leiden door
de genade.

Er zijn ook mensen die het leuk
vinden om anderen te dienen, zoals
Martha, die in Bethanië woonde en
met de Heer bevriend was. Het
evangelie vertelt ons dat toen Hij
daar op bezoek was, Jezus niet tegen
Martha zei dat ze moest gaan zitten,
maar Hij nodigde haar uit om het
enige wat nodig is te ontdekken (vgl. 
Lc. 10,42) in wat zij aan het doen
was. Mensen als Martha worden
waarschijnlijk getroost door in hun
gebed te denken dat God door middel
van hen werkt om veel zielen naar
de hemel te brengen. Ze vullen hun
gebed graag met gezichten en namen
van concrete mensen. Ze hebben de
overtuiging nodig dat ze met alles
wat ze doen medeverlossers zijn. In



feite, als Maria in staat was om ‘het
beste deel’ te kiezen, dan is dat juist
omdat Martha aan het bedienen was;
voor haar was het genoeg te weten
dat de mensen om haar heen
gelukkig waren.

Andere mensen daarentegen zijn
meer geneigd tot kleine details, tot
geschenken, ook al zijn ze van weinig
waarde. Het is de uiting van een hart
dat steeds aan de anderen denkt en
in het leven altijd iets vindt dat te
maken heeft met hun geliefden. Het
kan zijn dat het hen helpt om alle
gaven die God in hun leven heeft
gezaaid te ontdekken. “Juist omdat
het gebed zich voedt met de gave van
God die zich in ons leven uitstort, zou
het altijd rijk aan herinnering
moeten zijn.”[8] Ze kunnen het ook
leuk vinden God met duizend kleine
details te verrassen. De
verrassingsfactor is voor hen erg
belangrijk, en het is niet zo moeilijk
om af te stemmen op wat de Heer



interesseert. Hoewel het een
mysterie is, vult zelfs het kleinste
ding Hem met dankbaarheid en doet
zijn ogen stralen. Elke ziel die we
proberen dichter bij zijn liefde te
brengen steelt opnieuw zijn hart,
zoals Dimas in zijn laatste
momenten.

Zonder alle mogelijkheden in de
voorafgaande schema’s op te willen
sluiten, zijn er ook zielen die het
nodig hebben tijd door te brengen
met degenen die ze liefhebben. Ze
willen bijvoorbeeld graag Jezus
troosten. Alle tijd die gebruikt wordt
met degene die ze liefhebben lijkt
weinig voor hen. Om de goddelijke
liefde te merken, kan het voor hen
nuttig zijn om te denken aan
Nikodemus die door Jezus een hele
nacht lang werd ontvangen, in de
intimiteit van een huis dat heel
geschikt was voor vertrouwelijke
gesprekken. Juist door die tijd die
Nikodemus samen met Jezus had



doorgebracht zal hij in staat zijn om
op de moeilijkste momenten voor
Jezus op te komen en dicht bij Hem
te zijn, wanneer de anderen vol
angst zijn. Soms denken we dat
onszelf kennen hetzelfde is als onze
fouten kennen: dat is waar, maar het
is niet de hele waarheid. Ons hart en
onze verlangens diepgaand kennen
is de sleutel om naar God te kunnen
luisteren, om ons met zijn liefde te
laten vullen.

Het gesprek tussen Jezus en de goede
moordenaar was kort maar intens.
Dimas had een kier in dat grote
onschuldige hart van Christus
ontdekt: een makkelijke manier om
er binnen te komen. De wil van God,
zo vaak duister en smartelijk, werd
en wordt verlicht door zijn nederige
verzoek. Jezus’ enige wens is dat we
gelukkig zijn, heel gelukkig, de
gelukkigste mensen ter wereld. De
goede moordenaar glipte door die
kier en ontving de grootste schat. De



allerheiligste maagd Maria was er
getuige van hoe Dimas haar zoon
verdedigde. Misschien vroeg ze Jezus
met een blik om hem te redden. En
Christus, die zijn moeder niets kan
weigeren, zei: “Vandaag nog zult gij
met Mij zijn in het paradijs” (Lc
23,43).

Diego Zalbidea

[1] H. Jozefmaria, Kruisweg, 12e
statie, nr. 4.

[2] H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 113.

[3] Paus Franciscus, Christus vivit, nr.
155.

[4] F. Ocáriz, Luz para ver, fuerza
para querer, in ABC (krant) 18-9-2018.

[5] H. Theresia van Avila, Leven 10, 3.



[6] H. Jozefmaria, Aantekeningen van
zijn prediking, 9-6-1974.

[7] H. Jozefmaria, Aantekeningen van
een familiebijeenkomst, 27-11-1972.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-

i-jezus-hart-stelen/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-i-jezus-hart-stelen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-i-jezus-hart-stelen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-jezelf-kennen-i-jezus-hart-stelen/

	Hem kennen en jezelf kennen (I): Jezus’ hart stelen

