
opusdei.org

Hem kennen en
jezelf kennen (IV):
Wanneer we de
kunst van het
luisteren verstaan

Het leven van Mozes leert ons
dat we, om de zending waartoe
we geroepen zijn goed te
vervullen, omgevormd moeten
worden door de Heilige Geest
door in een kinderlijke dialoog
met God naar Hem te luisteren.

29-5-2020



De Heer had Mozes voor een cruciale
missie bestemd: zijn volk door een
nieuwe etappe in de
heilsgeschiedenis leiden. Met zijn
medewerking werd Israël bevrijd uit
de slavernij in Egypte en naar het
beloofde land geleid. Door zijn
bemiddeling ontving het Joodse volk
de Tafels van de Wet en de
grondbeginselen van de eredienst
aan God. Hoe is Mozes geworden tot
wie hij was? Hoe heeft hij die
gelijkgezindheid met God bereikt die
hem mettertijd tot een groot goed
heeft gemaakt voor veel mensen, niet
alleen voor zijn hele volk maar voor
ons allen die daarna zouden komen?

Hoewel Mozes vanaf zijn geboorte
door God was uitverkoren – denk er
alleen al maar aan hoe
wonderbaarlijk hij de vervolging van
de farao had overleefd – is het
merkwaardig dat hij pas vele jaren
later de Heer heeft ontmoet. In zijn
jeugd leek hij niet meer te zijn dan



een gewone man, maar wel een die
bezorgd was over zijn eigen ras (vgl. 
Ex 2,15). Misschien is de beste
verklaring voor deze verandering
zijn vermogen om naar de Heer te
luisteren.[1] Net zo moeten ook wij
om te worden waartoe wij geroepen
zijn, omgevormd worden door te
luisteren. Het is waar dat het niet
gemakkelijk is om te ervaren wat het
boek Exodus ons vertelt, nl. dat "de
Heer tot Mozes sprak van aangezicht
tot aangezicht, zoals men tot een
vriend spreekt" (Ex 33,11). Het is een
proces dat meestal jaren – ons hele
leven – duurt en vaak is het nodig om
opnieuw te leren bidden, alsof we aan
het begin van onze dialoog met de
Heer staan.

“Mozes, Mozes!”

De noodzaak van het gebed
ontdekken komt uit het besef dat “Hij
ons het eerst heeft liefgehad” (1 Joh
4,19) en dat Hij volgens die logica ook



het eerst tot ons heeft gesproken: “En
God schiep de mens als zijn beeld; als
het beeld van God schiep Hij hem;
man en vrouw schiep Hij hen. God
zegende hen, en God sprak tot hen:
…” (Gen 1,27-28). [2] God, die het
initiatief nam om ons uit liefde te
scheppen en ons te kiezen voor een
bepaalde zending, is ook de eerste in
ons gebedsleven. In onze dialoog met
de Heer is Hij degene die het eerste
woord spreekt.

Dit eerste woord is al te herkennen
in Gods verlangen, dat Hij zelf in ons
hart heeft gelegd en dat wordt
gewekt door allerlei verschillende
ervaringen. De eerste verschijning
aan Mozes vond plaats op de Horeb,
ook wel ‘de berg van God’ genoemd.
Daar “verscheen hem de engel van
Jahwe, in een vuur dat opvlamde uit
een doornstruik. Mozes keek toe en
zag dat de doornstruik in lichter
laaie stond en toch niet verbrandde.
Hij dacht: ‘Ik ga erop af om dat



vreemde verschijnsel te
onderzoeken. Hoe komt het dat die
doornstruik niet verbrandt?’” (Ex
3,2-3). Het is niet louter
nieuwsgierigheid tegenover een
buitengewone gebeurtenis, maar de
duidelijke gewaarwording dat er iets
transcendents, iets dat hem te boven
gaat, gebeurt. Ook wij kunnen in ons
leven verrast worden door
gebeurtenissen die een diepere
dimensie van de werkelijkheid voor
ons openen. Het kan een innerlijke
ontdekking zijn, van iets dat we
misschien eerder nog niet hadden
opgemerkt: we voelen Gods
aanwezigheid aan wanneer we een
van zijn gaven herkennen, of
wanneer we zien hoe onbegrijpelijke
moeilijkheden ons rijper hebben
gemaakt en ons hebben voorbereid
op andere omstandigheden of taken.
Het kan ook een ontdekking zijn in
de realiteit om ons heen: ons gezin,
vrienden, de natuur... Op een of
andere manier ervaren we de



noodzaak om te bidden, te danken, te
vragen... en we wenden ons tot God.
Dat is de eerste stap.

“Jahweh zag hem naderbij komen
om te kijken. En vanuit de
doornstruik riep God hem toe:
‘Mozes, Mozes’. ‘Hier ben ik’,
antwoordde hij.” (Ex 3,4). Het
gesprek komt tot stand wanneer
onze blik de blik van God ontmoet,
die al lang naar ons keek. En de
woorden – als die al nodig zijn –
stromen vanzelf als we de zijne eerst
laten komen. Als we het in ons eentje
proberen, zullen we niet kunnen
bidden. Het is veeleer beter onze
ogen op de Heer te richten en ons
zijn troostende belofte te herinneren:
“Ziet, Ik ben met u alle dagen tot aan
de voleinding der wereld” (Mt 28,20).

Een vertrouwvol geloof in God is dus
een basisingrediënt van elk oprecht
gebed. Vaak is de beste manier om
met bidden te beginnen de Heer te



vragen dat Hij het ons leert. Dat is
wat de apostelen deden, en het is de
weg waartoe de heilige Jozefmaria
ons heeft aangemoedigd: “Als u denkt
niet voldoende voorbereid te zijn, ga
dan naar Christus, zoals zijn
leerlingen deden: Heer, leer ons
bidden (Lc 11,1). U zult ontdekken
hoe de Heilige Geest onze zwakheid te
hulp komt. Want wij weten niet eens
hoe wij behoren te bidden, maar de
Geest zelf pleit voor ons met
onuitsprekelijke verzuchtingen (Rom
8,26). Verzuchtingen die niet
naverteld kunnen worden bij gebrek
aan woorden die de diepgang ervan
weergeven”.[3]

“Doe uw sandalen uit”

Aan het einde van een reeks
bezinningsdagen schreef de zalige
Guadalupe Ortiz de Landázuri aan de
heilige Jozefmaria: “Over mijn
intieme omgang met God, over mijn
gebed, enz. heb ik u andere keren al



gesproken: wanneer ik van mijn kant
een beetje moeite doe, maakt de Heer
het mij gemakkelijk en kan ik me
helemaal overgeven”.[4] Het
initiatief tot het gebed – en het gebed
zelf –zijn een gave van God.
Tegelijkertijd is het ook goed ons af te
vragen welke rol wij zelf moeten
spelen. Het gesprek met onze Heer is
een genade en mag daarom niet
louter passief zijn, want om die
genade te ontvangen moeten we ze
op de een of andere manier wíllen
ontvangen.

Wat kunnen we, behalve voor een
ontvankelijke gesteltenis te zorgen,
nog meer doen om een intens
gebedsleven te hebben? Het kan een
goed begin zijn om te beseffen voor
wie we staan en om daaraan te
beantwoorden met een houding van
eerbied en aanbidding. In de dialoog
op de berg Horeb “zei God: ‘Kom niet
dichterbij en doe uw sandalen uit,
want de plaats waar gij staat is



heilige grond’. En Hij vervolgde: ‘Ik
ben de God van uw vader, de God
van Abraham, de God van Isaak en
de God van Jakob’. Toen bedekte
Mozes zijn gezicht want hij durfde
niet naar God op te zien” (Ex 3,5-6).

Zijn sandalen uitdoen en zijn gezicht
bedekken was het antwoord van de
grootste profeet van het volk Israël
op zijn eerste ontmoeting met God.
Met die gebaren drukte hij uit dat hij
besefte voor de transcendente God te
staan. Net zo iets kunnen wij doen
als we Jezus in het tabernakel
naderen met een houding van
aanbidding. Tijdens een gebedswake
voor Jezus in het Allerheiligst
Sacrament heeft Benedictus XVI
woorden gebruikt die ons vertellen
hoe we onze Heer moeten
aanbidden: “Hier, in de
geconsacreerde Hostie, staat Hij vóór
ons en is Hij onder ons. Zoals toen
verbergt Hij zich mysterievol in een
heilige stilte en zoals toen onthult Hij



juist zó het ware gelaat van God.
Voor ons heeft Hij zich een
graankorrel gemaakt die in de aarde
valt en sterft en vrucht draagt tot aan
het einde van de wereld (vgl. Joh
12,24). Hij is aanwezig zoals toen in
Bethlehem. En Hij nodigt ons uit tot
de innerlijke pelgrimstocht die
aanbidding wordt genoemd. Laten
we ons nu op weg begeven voor deze
pelgrimstocht en Hem vragen onze
gids te zijn”.[5]

Die houding van aanbidding kan zich
in ons gebed op verschillende
manieren uiten. Tegenover het
Allerheiligste bijvoorbeeld knielen
wij als een teken van onze kleinheid
voor God. En wanneer het door
verschillende omstandigheden niet
mogelijk is voor het Allerheiligste te
bidden, kunnen wij soortgelijke
acten stellen, zoals in onze ziel
inkeren om daar de Heer te
ontdekken en onze ziel doen
neerknielen door rustig ieder woord



van het inleidend gebed of van een
ander gebed uit te spreken, dat ons
eraan herinnert dat we in zijn
aanwezigheid zijn.

Een wolk bedekte Hem

In een tweede moment van zijn
gesprek met God ontving Mozes de
Tafels van de wet. Die scène is
overweldigend en tegelijk heel
intiem: “De heerlijkheid van Jahwe
rustte op de Sinaï en de wolk bedekte
de berg, zes dagen lang. Op de
zevende dag riep Hij Mozes, vanuit
de wolk. De heerlijkheid van Jahwe
leek voor de Israëlieten op een
verterend vuur, boven op de berg.
Mozes trad de wolk binnen en
besteeg de top. Hij bleef op de berg
gedurende veertig dagen en veertig
nachten” (Ex 24,16-18).

Die wolk toonde niet alleen de
heerlijkheid van de Heer en was een
voorafbeelding van de aanwezigheid
van de Heilige Geest, maar hij



creëerde ook een sfeer van intimiteit
in het gesprek tussen de profeet en
zijn schepper. Dit laat ons zien dat
we om te bidden een paar
eigenschappen moeten beoefenen
die de intimiteit met God
vergemakkelijken: liefde voor de
stilte, innerlijk en uiterlijk,
volharding en een houding van
luisteren die het mogelijk maakt zijn
stem te horen.

Soms kost het ons moeite de stilte op
waarde te schatten en als we in het
gebed niets horen, hebben we de
neiging om de tijd te vullen met
woorden, lezen of zelfs beelden en
geluiden. Maar zelfs als we dat met
een goede bedoeling doen, kan het
zijn dat we er niet in slagen op deze
manier de Heer te horen. Misschien
moeten we terugkeren naar de stilte
die meer is dan alleen maar zwijgen.
De heilige Jozefmaria maakte in de
zomer van 1932 een aantekening –
die later een plaats vond in De Weg –



die op een grafische manier laat zien
hoe de dialoog met God altijd langs
deze weg zal moeten verlopen: “Het
zwijgen is als de portier van het
innerlijk leven”.[6]

Terwijl geluiden van buitenaf en
innerlijke hartstochten ons van
onszelf verwijderen, doet de stilte
ons in onszelf inkeren en brengt ons
ertoe ons te ondervragen over ons
eigen leven. Het activisme of de
spraakzaamheid in het gebed
brengen ons niet dichter bij God en
laten ook geen diepgaande
inwerking toe. Als we onrustig zijn is
er geen tijd voor ingekeerdheid, om
na te denken, om in ons innerlijk te
leven, terwijl de stilte – de innerlijke
en de uitwendige – ons leidt tot de
ontmoeting met de Heer, tot
verwondering over Hem. Het gebed
heeft inderdaad een bepaalde stilte
nodig die niet louter negatief of leeg
is, maar die vol is van God, die ons
ertoe brengt zijn aanwezigheid te



ontdekken. Zoals de zalige
Guadalupe aangaf: “Dieper gaan in
die stilte, tot je komt waar alleen God
is; waar zelfs de engelen, zonder
onze toestemming, niet binnen
kunnen komen". En daar, “God
aanbidden, Hem loven en tedere
dingen zeggen”.[7] Dit is de stilte die
ons in staat stelt om naar God te
luisteren. Kortom, het gaat erom
onze aandacht – intelligentie, wil,
gevoelens – in God te concentreren
zodat Hij ons kan bevragen. We
kunnen ons dus de vragen stellen die
paus Franciscus ons voorgesteld
heeft: “Zijn er momenten waarop je
jezelf in stilte in zijn aanwezigheid
stelt, zonder haast bij Hem blijft en je
door Hem laat bekijken? Laat je toe
dat zijn vuur je hart ontvlamt? Als je
Hem de warmte van zijn liefde en
tederheid niet aan laat wakkeren, zul
je geen vuur hebben, en hoe kun je
dan de harten van anderen
ontvlammen met je getuigenis en je
woorden?”.[8]



Behalve stilte is ook volharding
nodig, want bidden kost moeite. Het
veronderstelt tijd en inzet, zoals met
Mozes gebeurde die zes dagen bedekt
was door de wolk en pas op de
zevende het woord van de Heer
ontving. Op de eerste plaats is een
externe volharding vereist door een
meer of minder vaste tijd en een
concrete duur voor het gebed vol te
houden. Dit was een voortdurende
aanbeveling in het leven van de
heilige Jozefmaria: “Mediteren –
Gedurende een vaste tijd, op een vast
uur. Anders zal de meditatie
afhankelijk worden van onze
gemakzucht: dat is een gebrek aan
versterving. En gebed zonder
versterving is nauwelijks
efficiënt.”[9] Deze standvastigheid
zal, als ze voortkomt uit liefde, de
toegangspoort zijn tot een
vriendschapsrelatie met God die vol
gesprek zal zijn. Hij dringt zich
namelijk niet op: Hij spreekt alleen
tot ons als wij dat willen. Van onze



kant laat die volharding zien dat wij
er vurig naar verlangen Gods
liefdevolle woorden te ontvangen.

Naast de externe standvastigheid is
een interne volharding vereist, als
onderdeel van onze wilsinspanning
om te luisteren: we moeten onze
intelligentie die door allerlei
gedachten verstrooid is op God
richten en onze wil beheersen,
omdat die anders niet ophoudt de
gevoelens die we in ons gebed af en
toe niet waarnemen te zoeken en te
voeden. Dit kan vermoeiend zijn,
zeker als we het vaak moeten doen
omdat er veel prikkels zijn die ons
afleiden. Tegelijkertijd moet dat
gedisciplineerde luisteren niet
worden verward met een
overdreven rigoureuze aanpak of
met een te methodische oefening in
concentratie, want het gebed
verloopt op heel verschillende
manieren. In principe verloopt het
zoals God het toelaat – “de wind



waait waar hij wil” (Joh 3,8) – maar
het verloopt ook afhankelijk van
onze specifieke situatie. Soms
besteden we lange tijd aan gedachten
over de mensen die we liefhebben,
door de Heer voor hen te bidden, en
dat kan al een liefdevol gesprek zijn.

Enkele concrete tips die het
gedisciplineerd luisteren
vergemakkelijken kunnen zijn: 
multitasking vermijden, om je te
kunnen concentreren en er tijdens
het gesprek ‘bij’ te zijn, zonder aan
andere dingen te denken; je in de
gesteltenis brengen van iemand die
iets gaat leren, waarbij je nederig
jouw ‘niets’ en Gods ‘alles’ erkent,
misschien door gebruik te maken
van schietgebedjes of korte
mondgebeden. Je kunt de Heer ook
open vragen stellen en Hem de
ruimte laten om te antwoorden wat
Hij wil, of Hem gewoon zeggen dat je
bereid bent te doen wat Hij aangeeft.
Het ritme en de koers volgen waar de



overwegingen van zijn liefde ons
heen leiden, en afleiding met andere
bijkomstige gedachten vermijden;
leren een open geest te hebben om je
door Hem te laten verrassen en Gods
dromen te dromen, en niet proberen
het gebed te veel onder controle te
hebben. Zo stellen we ons open voor
het mysterie en de logica van de
Heer en kunnen we vol vrede
accepteren dat we niet weten waar
Hij ons heen zal brengen.

“Laat mij uw heerlijkheid zien”

Aan het begin van ons gebed kunnen
we redelijkerwijze verwachten dat
onze Heer tot ons zal spreken, zoals
dat soms inderdaad gebeurt. We
zouden echter gefrustreerd kunnen
zijn als we aan het eind niets of heel
weinig hebben gehoord. Hoe dan ook
moeten we de zekerheid bewaren
dat ons gebed altijd vruchtbaar is. Op
de berg Sinaï “vroeg Mozes: ‘Laat mij
toch uw heerlijkheid zien’”. De Heer



lijkt dit verlangen te willen
vervullen: “Ik zal in al mijn luister
aan u voorbijgaan en in uw bijzijn de
naam Jahwe uitroepen. Want Ik
schenk genade aan wie Ik wil en
barmhartigheid aan wie Ik wil.” Zijn
woorden nemen echter een toon aan
die misschien teleurstellend lijkt:
“Mijn gelaat kunt gij niet zien, want
geen mens kan mijn gelaat zien en in
leven blijven. (…) Wanneer mijn
heerlijkheid voorbijgaat zal Ik u in de
rotsholte laten schuilen, en als Ik
voorbijga zal Ik u met mijn hand
beschermen. Als Ik dan mijn hand
terugtrek kunt gij Mij van achteren
zien, want mijn gelaat kan niemand
zien” (Ex 33,18-23). Als Mozes
gefrustreerd zou zijn geweest omdat
hij het gelaat van God niet kon zien,
zoals hij wenste, zou hij zijn poging
hebben opgegeven of zijn motivatie
voor toekomstige ontmoetingen
hebben verloren. In plaats daarvan
liet hij zich door God leiden en werd
zo degene “die Jahwe van aangezicht



tot aangezicht gekend had” (Dt
34,10).

De sleutel voor een goed gebed is niet
het verkrijgen van tastbare
resultaten, en nog veel minder om
een bepaalde tijd actief te zijn. Wat
we zoeken door middel van de
dialoog met onze Heer is niet een
onmiddellijk resultaat, maar veeleer
om die levensstaat te kunnen
bereiken, waarin het gebed steeds
meer wordt vereenzelvigd met ons
eigen leven: gedachten, gevoelens,
verlangens. Het is een kwestie van
bij de Heer zijn, van de hele dag in
zijn aanwezigheid blijven. Kortom,
de belangrijkste vrucht van het
gebed is het leven in God. Zo wordt
het gebed opgevat als een
levensgemeenschap: een geven en
ontvangen. Het maakt dus niet uit
dat we geen vurige gevoelens hebben
of grote inzichten krijgen. Op een
veel eenvoudigere manier zal het
thema van ons gebed – zoals de



heilige Jozefmaria ons heeft gezegd 
[10] – het thema van ons leven zijn,
en omgekeerd, omdat ons hele leven
zal worden veranderd in echt gebed,
dat zich ontwikkelt tot “een brede,
kalme en gestage stroom”.[11]

Jorge Mario Jamarillo

[1] Zoals paus Benedictus XVI in zijn
catechese over het gebed voorstelt:
“Bij het lezen van het Oude
Testament springt één figuur eruit:
die van Mozes, juist als mens van
gebed”, algemene audiëntie, 1-6-2011.

[2] Hetzelfde lezen we in het tweede
verslag van de schepping van de
mens: vgl. Gen. 2,16. De cursieve
stukken staan niet in de originele
bijbeltekst.

[3] Vrienden van God, nr. 244.



[4] Brief, 12-12-1949, in: Brieven aan
een heilige, II.

[5] Benedictus XVI, Toespraak,
20-8-2005.

[6] De Weg, nr. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.

[8] paus Franciscus, apost. Exhort. 
Gaudete et exsultate, nr. 151.

[9] De Voor, nr. 446.

[10] Christus komt langs, nr. 174.

[11] Vrienden van God, nr. 306.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/hem-kennen-en-je-jezelf-
kennen-iv-wanneer-we-de-kunst-van-

het-luisteren-verstaan/ (21-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-je-jezelf-kennen-iv-wanneer-we-de-kunst-van-het-luisteren-verstaan/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-je-jezelf-kennen-iv-wanneer-we-de-kunst-van-het-luisteren-verstaan/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-je-jezelf-kennen-iv-wanneer-we-de-kunst-van-het-luisteren-verstaan/
https://opusdei.org/nl-nl/article/hem-kennen-en-je-jezelf-kennen-iv-wanneer-we-de-kunst-van-het-luisteren-verstaan/

	Hem kennen en jezelf kennen (IV): Wanneer we de kunst van het luisteren verstaan

