
opusdei.org

Heiligheid in de
wereld, de weg van
de leken

Op weg naar het eeuwfeest van
de zalige Escrivá: interview met
de prelaat van het Opus Dei,
Echevarría

18-4-2004

Tijd van waakzaamheid voor het
Opus Dei. Over enkele maanden, op 9
januari 2002, wordt herdacht dat
honderd jaar geleden de stichter
geboren werd: de zalige Josemaría
Escrivá, pionier van de heiliging van



de leken door middel van het
dagelijkse leven – van het werk tot en
met het gezin, van de
vrijetijdsbesteding tot en met de
vriendschapsrelaties. En eveneens in
een geest van ongekunsteldheid,
gebaseerd op het gebed, van
voortdurende christelijke vorming,
persoonlijke verantwoordelijkheid
en apostolaat.

Bisschop Javier Echevarría is de
tweede opvolger van Escrivá aan het
hoofd van het Opus Dei, dat sinds
1982 een personele prelatuur is. In
de aanloop naar het eeuwfeest heeft
hij met Avvenire dit exclusieve
interview. Hij spreekt over de aard
en de activiteiten van het Opus Dei in
Italië en heel de wereld. Het
interview is in de hoofdzetel te
Rome, aan de Via Bruno Buozzi,
waar het stoffelijke overschot van
Escrivá rust.



Monseigneur Echevarría, wat
betekent de herdenking van de
zalige Escrivá voor het Opus Dei?

Dit eeuwfeest is niet alleen een
herdenking. Het is vooral ook een
uitnodiging om na te denken over
het onderricht van de stichter van
het Opus Dei en om nieuwe
manieren te ontdekken om dat
onderricht steeds meer gestalte te
geven in het gewone bestaan. De
zalige Josemaría heeft vaak gezegd:
“Wij moeten over Christus spreken,
niet over onszelf.” De stichter van het
Opus Dei heeft heel zijn tijd gewijd
aan het verkondigen van Jezus
Christus, waarbij hij telkens in
herinnering bracht, dat men volledig
leerling van Christus kan zijn
midden in de wereld. Het eeuwfeest
moet een echo zijn van deze radicale
christelijke waarheid, die het leven
vervult van zin en vreugde.



Wat betekent het vandaag de dag
voor een lekengelovige om een
altaarheilige te zijn, zoals Escrivá
predikte?Onvolmaaktheid is toch
iets wat bij de menselijke
gesteltenis hoort...

Juist omdat wij onvolmaakt zijn,
moeten wij de heiligheid zoeken, dat
wil zeggen, de vereenzelviging met
Jezus Christus: Hij heeft dit van ons
gevraagd en Hij vraagt niet het
onmogelijke. Persoonlijke zonden en
ellende zijn er overduidelijk, maar zij
vormen geen ondraaglijke last en
zijn ook geen veroordeling, maar een
kans om ons tot God te bekeren.
Christus heeft ons verlost en wij
kunnen Hem, met zijn genade en
onze nederigheid, volgen en
navolgen: betere mensen worden. De
kinderen van God die zich bewust
zijn van wat het kindschap Gods
werkelijk betekent, weten dat het
christelijk leven een weg van
bevrijding is, een uitnodiging tot het



geluk, en niet een geheel van
geesteloze knellende banden of
voorschriften. En voor de leken
betekent het een streven naar
heiligheid, met de woorden van het
Tweede Vaticaans Concilie, “het
zoeken van het rijk van God door de
tijdelijke aangelegenheden, volgens
God, te behandelen en te ordenen”.

Waar is de prelatuur in
ontwikkeling?

Het apostolisch werk van de
prelatuur van het Opus Dei kent
gelukkig een voorspoedige groei. In
landen waar de meerderheid
katholiek is (Honduras of Polen, om
enkele te noemen waar we nog niet
zo lang geleden gestart zijn) komen
veel mensen naar de christelijke
vormingsactiviteiten. In andere
landen, waar de gedoopten in de
minderheid zijn (zoals in het Heilig
Land, Singapore of Kazakstan)
betekent de ontmoeting met de



prelatuur voor velen dikwijls het
eerste contact met de Kerk door de
vriendschapsband met een
katholieke collega.

Wat is de “stijl” van het Opus Dei?

De nadruk op de christelijke vorming
van het individu, niet in het opzetten
van activiteiten of in de structuren.
Geloof houdt een persoonlijke
ontdekking in en ook een persoonlijk
antwoord op God die naar ons
vraagt. Het Opus Dei groeit altijd van
persoon tot persoon. En iedere
persoon afzonderlijk, naar mate hij
zich met Christus vereenzelvigt en
veel anderen met nieuw licht
aansteekt.

Het Opus Dei, zei Escrivá, “is één
grote catechese”: als dat waar is,
waarom wordt er dan wel eens
gezegd dat het meer een geestelijke
en maatschappelijke elite betreft en
het Opus Dei een zekere
geheimzinnigheid aan de dag legt?



Ik nodig iedereen die vindt dat hij
weinig geïnformeerd is, uit om een
gelovige of een centrum van de
prelatuur te bellen. Men behoeft
slechts de telefoongids of de website
van het informatiebureau van het
Opus Dei te raadplegen.

De stichter van het Opus Dei zei
altijd, dat voor een goede
communicatie “goede uitleggers” en
“goede verstaanders” nodig zijn. Wij,
de gelovigen van de prelatuur,
moeten helder spreken, en dat kan
natuurlijk altijd nog beter. Van de
andere kant, om het Opus Dei te
verstaan is het voldoende om het
ongekunstelde van het gewone
christelijke leven en de vrijheid te
begrijpen; want het niet-dragen van
herkenningstekens, het niet-uitgeven
van gezamenlijke verklaringen, het
niet-houden van
massabijeenkomsten staat toch niet
gelijk aan geheimzinnigheid.



Wat betekent dit dan?

Dat betekent: leven als gewone
christenen, die net zo handelen als
iedere burger die persoonlijk
verantwoordelijk is voor zijn eigen
beslissingen op geestelijk, politiek,
maatschappelijk, economisch,
cultureel gebied: de christelijke
roeping in het Opus Dei houdt een
roeping van Godswege in, maar is
tegelijkertijd een keuze van de kant
van de katholieke gelovige, die in
vrijheid besluit die keuze te
aanvaarden en deze daadwerkelijk
volgt zonder een gesloten groep te
vormen; integendeel een groep die
open staat voor heel de Kerk.

Is er in het kader van het Jubileum
een “mea culpa” van het Opus Dei?

Het berouw waartoe ons het verzoek
om vergeving van de paus van 12
maart 2000 heeft aangespoord is,
denk ik, vooral gelegen in ieders
nederigheid om zijn eigen schuld te



erkennen. De leden van het Opus Dei
besluiten, ieder op eigen
gelegenheid, de dag steeds met een
bede om vergeving tot de Heer na het
gewetensonderzoek. Fundamenteel
bij het Opus Dei is, dat ieder zich
dagelijks bekeert en nederig om
vergeving weet te vragen aan God en
aan hen die hij misschien heeft
gekwetst of beledigd. Vergiffenis
leren vragen, elke dag, is een goed
voornemen voor na het Jubileum.

Er wordt door sommigen wel eens
beweerd, dat het Opus Dei in
landen als Italië voorrang geeft
aan de intellectuele kringen en de
leidende klassen. Is dat juist?

De zalige Josemaría koesterde op
heel concrete wijze zorg voor de
meest behoeftigen, maar herinnerde
er ook altijd aan dat het werk onder
intellectuelen een volkomen
noodzakelijke evangelische taak is:
de intellectuelen geven de



maatschappij en de cultuur mede
vorm. Als zij Christus niet kennen,
als men Hem niet onder hen
verkondigt, zijn de gevolgen voor de
maatschappij zonneklaar. Dit
apostolaat blijft altijd geldig in het
Opus Dei, maar wel zo te verstaan
dat de twee prioriteiten elkaar
aanvullen, want de materiële nood
gaat vandaag de dag gepaard aan een
verschrikkelijke intellectuele en
cultureel-religieuze nood.

In Italië zijn er door ouders veel
scholen gesticht die een band
hebben met het Opus Dei? Wat
vindt u van dit initiatief?

Deze initiatieven houden een
avontuur in. Ze beantwoorden aan
het beginsel dat de ouders de eerst
verantwoordelijken zijn voor de
opvoeding van hun kinderen. Maar
zoals bij elk avontuur komen ze veel
moeilijkheden tegen, onder andere
omdat de wetten deze hoofdrol van



het gezin inzake de opvoeding niet
erkennen. De Italiaanse
bisschoppenconferentie heeft
hieraan onlangs herinnerd. In ieder
geval is het naar mijn mening de
moeite waard om het risico te nemen
van deze opwindende uitdaging om
de kinderen en hun vrienden
christelijk op te voeden: de
voornaamste opdracht van gelovige
ouders.

Het Opus Dei heeft de naam een
conservatieve instelling te zijn.
Waarom?

Het Opus Dei heeft geen eigen
dogma’s of eigen moraal; het is ook
geen filosofische “school”. In alles
houdt het zich aan de leer van de
Kerk. Of dit betekent dat men
conservatief is, laat ik aan het
oordeel van u en uw lezers over. In
feite gaat het om een ernstige
dwaling: men wil op de Kerk
politieke categorieën toepassen die



op het gebied van het geloof
ondeugdelijk zijn. Iedere christen
draagt, als hij consequent is, in zijn
hart een grote liefde voor zijn
geschiedenis; en tegelijkertijd
koestert hij het verlangen positieve
invloed in de wereld uit te oefenen,
deze rechtvaardiger, menselijker te
maken, door haar onbevreesd te
bevrijden van al die ballast die de
ideologieën in de loop der eeuwen
hebben opgehoopt; bij voorbeeld van
racisme tot en met de “globale”
onverschilligheid tegenover de
problemen van de armoede. De
zalige Josemaría zei altijd: “Als wij,
christenen, ons geloof serieus
namen, zou de belangrijkste
revolutie van de geschiedenis
plaatsvinden”. Het is een revolutie
die nog bezig is, niet zozeer een
conservatieve revolutie.

Er bestaat tegenwoordig een
nieuwe belangstelling voor
religiositeit. Welk antwoord biedt



het Opus Dei op deze hervonden
innerlijke dorst?

Het Opus Dei biedt een weg van
vorming, gebaseerd op de
sacramenten – biecht, eucharistie –,
de overweging van de Schrift en het
Leerambt van de Kerk, de studie van
de katholieke leer en de
beroepsethiek. De prelatuur
verstrekt de middelen van
christelijke vorming altijd op een
wijze die verenigbaar is met het
gewone leven: zonder het eigen werk
of beroep te verlaten, integendeel
door aan te sporen tot het ontdekken
van de relatie tussen contemplatie en
arbeid. Men kan een diepe band met
God onderhouden, wanneer men
bezig is een pastaschotel klaar te
maken, een zieke verzorgt of een
voetbalwedstrijd speelt of ook
wanneer men bezig is met
wetenschappelijk onderzoek. Want
de vereniging met God vindt plaats



in de boezem van een vrij hart: het is
een kwestie van Liefde.

Als we het hebben over het
behoren tot het Opus Dei in
huwelijk of celibaat: kunt u ons
verklaren wat het verschil is met
het toetreden tot een groep of
vereniging?

Ik wil liever de prelatuur uitleggen in
plaats van verschillen aan te geven.
De toetreding tot het Opus Dei is in
wezen het persoonlijke en vrije
antwoord op een goddelijke
roepstem, op God die roept. Wie deel
gaat uitmaken van de prelatuur
verbindt zich tot twee dingen: de
vereenzelviging met Jezus Christus
zoeken volgens de geest van het Opus
Dei, een geest die niemand weghaalt
van zijn plaats of van de positie die
hij inneemt; en het onder de
jurisdictie vallen van de prelaat in
die aspecten van het leven van
vereniging met Christus en het



apostolaat die de apostolische
opdracht van de prelatuur aangaan.
Er bestaat geen onderscheid tussen
een gelovige van de prelatuur en
iemand anders die geen roeping tot
het Opus Dei heeft.

Welke projecten zijn er in Italië?

Wij zouden het fijn vinden, als iedere
Italiaan die in het Opus Dei
geïnteresseerd is, de mogelijkheid
zou hebben naar een centrum van de
prelatuur in zijn naaste omgeving te
komen. Momenteel zijn er centra in
ongeveer 25 steden. Er is dus nog
veel te doen.

Wat verwacht u van de gelovigen
van het Opus Dei in Italië?

Dat zij blijven pogen een christelijk
getuigenis af te leggen in hun beroep,
dat ze bijdragen aan het oplossen
van de problemen en noden in hun
eigen omgeving. Dit land heeft aan
de Kerk veel heiligen geschonken. Als



Italiaan (dat ben ik van harte, na 51
jaar in Rome) zou ik graag zien dat
de traditie niet verbroken werd,
integendeel.

Wanneer vindt de heiligverklaring
van Escrivá plaats?

Dat weet ik niet. Wij hebben geen
haast: die zal op het juiste moment
komen, wanneer God het wil. Er zijn
al enkele zalig- en heiligverklarings-
processen geopend van
lekengelovigen van het Opus Dei in
Guatemala, Zwitserland en Spanje.
En men is bezig met de opening van
het proces van mgr. Álvaro del
Portillo, de eerste opvolger van de
stichter.

U hebt 25 jaar met Escrivá geleefd.
Heeft u een of andere herinnering
aan hem, die speciaal betrekking
heeft op Italië?

De zalige Josemaría kwam in 1946
naar Rome en hij heeft zich meteen



aangepast aan het leven en de
gewoonten van dit land; hij voelde
een diepe dankbaarheid jegens Italië.
Hij is hier gestorven en hier rusten
ook zijn stoffelijke resten. Hij vroeg
ons om, als hij buiten Rome zou
overlijden, zijn lichaam naar hier
over te brengen, want voor hem was
“Romeins” synoniem met
“universeel”.

Francesco Ognibene // Avvenire
(Milaan)

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/heiligheid-in-de-wereld-de-
weg-van-de-leken/ (30-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/heiligheid-in-de-wereld-de-weg-van-de-leken/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heiligheid-in-de-wereld-de-weg-van-de-leken/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heiligheid-in-de-wereld-de-weg-van-de-leken/

	Heiligheid in de wereld, de weg van de leken

