
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XVIII):
Innerlijke vrijheid,
of de vreugde om te
zijn wie je bent

Ons middelpunt vinden in de
liefde van God … dat is alles wat
onze vrijheid nodig heeft om
ons unieke, gelukkige personen
te maken, die niemand anders
zouden willen zijn.

7-8-2023



Jezus’ faam verspreidde zich door
heel Galilea. Hij was heel anders dan
de overige leraren: Hij sprak met
gezag en zijn woord maakte indruk…
zelfs op de duivels. Nadat Hij op
verschillende plaatsen had gepreekt,
‘ging Hij naar Nazareth, waar Hij was
opgegroeid’ (Lc 4,16). De heilige
Lucas plaatst deze scène aan het
begin van zijn openbaar leven. Het
verhaal is zo compact dat het kan
worden gezien als een ‘evangelie
binnen het evangelie’: in een paar
regels luidt het niet alleen plechtig de
zending van de Heer in, maar vat het
in zekere zin zijn hele leven samen.
[1] Jezus gaat naar de synagoge en
staat op om voor te lezen. Ze geven
Hem de boekrol van de profeet
Jesaja. ‘Hij opende de rol en vond de
plaats waar geschreven stond: “De
geest des Heren is over Mij gekomen,
omdat Hij Mij gezalfd heeft. Hij heeft
Mij gezonden om aan armen de
Blijde Boodschap te brengen, aan
gevangenen hun vrijlating bekend te



maken, en aan blinden, dat zij zullen
zien; om verdrukten te laten gaan in
vrijheid, om een genadejaar af te
kondigen van de Heer”.’ Dan rolt Hij
het boek weer op en gaat zitten. ‘In
de synagoge waren aller ogen
gespannen op Hem gevestigd. Toen
begon Hij hen toe te spreken: “Het
Schriftwoord dat gij zojuist gehoord
hebt, is thans in vervulling
gegaan”.’ (Lc 4,17-21). Jezus geeft in
niet mis te verstane bewoordingen te
kennen dat Hij de Messias is, en Hij
doet dat met een tekst die de gave
van de vrijheid centraal stelt. Dít is
wat Hij ons is komen geven. Hij is
gekomen om ons te bevrijden van de
slavernij en de onderdrukking van
de zonde.

De vrijheid: de eerste christenen
waren zich ervan bewust dat deze
gave de kern van hun geloof vormde,
en daarom maakte de heilige Paulus
er in zijn brieven een constant thema
van. Jezus bevrijdt ons van de last



van zonde en dood, van het blinde lot
dat op de heidense godsdiensten
drukte, van de ongeordende
hartstochten en van alles wat het
menselijk leven op aarde ellendig
maakt. Vrijheid is echter niet alleen
een geschenk, maar tegelijk ook een
opdracht. Zoals de apostel van de
heidenen schrijft, ‘voor de vrijheid
heeft Christus ons vrijgemaakt. Houd
dus stand en laat u niet opnieuw het
slavenjuk opleggen’ (Gal 5,1). We
moeten dus de vrijheid beschermen,
dit geschenk waarmaken en onszelf
niet opnieuw uitleveren aan het
gemak van een slaafs leven. De
eerste christenen waren hier vurig
van overtuigd; maar hoe zit het met
ons? Velen van ons zijn gedoopt toen
we pasgeboren baby's waren. Wat
kunnen de woorden van Jesaja die
door de Heer in Nazareth werden
geciteerd voor ons betekenen? En
hoe zit het met de oproep om zonder
onderwerping in vrijheid te leven,
waar sint Paulus het over heeft?



Als het alleen om keuzevrijheid
zou gaan

We denken vaak dat de vrijheid niet
meer is dan een toestand, een
eenvoudige kwaliteit van onze
handelingen: ik handel vrij als ik kan
doen wat ik wil, zonder dat iemand
me dwingt of tegenhoudt. Het is de
ervaring van vrijheid die we hebben
als we zelf kunnen kiezen.
Geconfronteerd met een vraag als
bijvoorbeeld: ‘wil je chocoladetaart
of fruit?’, lijkt iemand die kan kiezen
wat hij wil en kiest wat hij het liefst
heeft vrij. Een diabeet daarentegen is
verplicht om fruit te vragen. In deze
zin is degene die kan kiezen vrijer:
hij heeft meer alternatieven en
minder elementen die hem in één
richting sturen. Daarom geeft het
hebben van geld een groot gevoel
van vrijheid: het opent veel
mogelijkheden die iemand zonder
geld niet heeft. Ook zonder
verplichtingen krijg je een groot



gevoel van vrijheid, omdat jouw
beslissingen ogenschijnlijk door niets
worden voorgeschreven of beperkt.

Natuurlijk maakt de afwezigheid van
dwang deel uit van de voorwaarde
om vrij te zijn, maar vrijheid houdt
veel meer in. In feite hebben
sommige figuren uit de geschiedenis
die een voorbeeld van vrijheid zijn
achter tralies geleefd. Het voorbeeld
van Thomas More in de Tower of
London is exemplarisch. Vanuit het
oogpunt van keuzevrijheid was hij
helemaal niet vrij; en toch...
Hetzelfde geldt voor recentere
figuren, of voor de eerste
martelaren. Elke vorm van
vervolging is een poging om de
vrijheid te vernietigen. Daarom zegt
Jezus: ‘Weest niet bevreesd voor hen
die wel het lichaam kunnen doden,
maar niet de ziel’. (Mt 10,28). De
vrijheid is niet alleen maar een
toestand, keuzevrijheid in ons
handelen, maar het vermogen om in



ons binnenste beslissingen te nemen
– of te bepalen hoe we willen
handelen –, onafhankelijk van de
omstandigheden waarin we ons
bevinden.

Van de andere kant is de vrijheid die
we in onze persoonlijke keuzes
ervaren vaak behoorlijk beperkt. Als
we denken aan mensen die de
geschiedenis zijn ingegaan vanwege
de manier waarop ze hun vrijheid
hebben geleefd, dan zijn het niet hun
keuzes die er het meest uitspringen.
We kunnen aan drie of vier personen
denken – voor iedereen bekend of
gewoon alleen voor ons – die we als
modellen van vrijheid zien. Wat valt
er op in hun leven? Wat maakt hen
tot voorbeelden voor ons? We
bewonderen ze vast niet omdat ze
altijd hun favoriete eten kunnen
kiezen, of omdat ze nooit gaan
trouwen om van partner te kunnen
veranderen wanneer ze daar zin in
hebben. Het zijn eerder mensen die



zich hebben bevrijd van alles wat
hen zou kunnen binden, om zich
volledig te geven aan iets (een
waardig doel) of iemand; om hun
hele leven te geven. En ze zijn
voorbeelden van vrijheid, juist
omdat ze die toewijding tot het einde
toe volhouden. Als Thomas More
tegen zijn geweten in trouw had
gezworen aan Hendrik VIII, zelfs als
hij dat uit vrije wil had gedaan, zou
hij niet op deze manier de
geschiedenis in zijn gegaan. Als de
heilige Paulus, in plaats van zich
ervoor in te zetten Christus zo
bekend te maken dat hij zijn leven
voor Hem opofferde, had besloten
zijn roeping op te geven en zich weer
als tentenmaker te vestigen, zelfs als
hij dat uit vrije wil had gedaan, zou
hij ons niet als een model van
vrijheid voorkomen. Om de vrijheid
ten diepste te begrijpen, is het dus
nodig om verder te kijken dan alleen
naar het eenvoudige vermogen om te
kiezen.



Een schat om ons leven voor te
geven

Het Evangelie spreekt ons over een
ervaring van vrijheid die er juist in
bestaat af te zien van elke
mogelijkheid om te kiezen: ‘Het Rijk
der hemelen gelijkt op een schat,
verborgen in een akker. Toen
iemand hem vond, verborg hij hem
weer, en in zijn blijdschap ging hij
alles te gelde maken wat hij bezat en
kocht die akker. Ook gelijkt het Rijk
der hemelen op een koopman, op
zoek naar mooie parels. Toen hij een
parel van grote waarde had
gevonden, ging hij alles verkopen
wat hij bezat en kocht haar’ (Mt
13,44-46). De personages in deze
korte parabels geven alles op voor
iets wat de moeite loont. Ze kiezen
niet, maar zetten zich volledig voor
iets in en ze vinden niet dat ze hun
vrijheid vergooien, maar dat ze er
het beste mee doen wat ze kunnen.
In feite is dit de ervaring van



iedereen die verliefd is. Een jongen
die verliefd is vindt het niet erg om
niet met andere meisjes uit te
kunnen gaan: hij heeft alles gegeven
voor degene van wie hij houdt; hij
wil alleen maar van haar houden en
elke dag verliefder op haar worden.
En hij heeft niet het gevoel dat hij op
deze manier zijn vrijheid vergooit:
integendeel, hij begrijpt dat hij niets
beters met zijn vrijheid kan doen dan
van die persoon, die schat, die
kostbare parel, te houden.

Deze overweging alleen al stelt ons in
staat te beseffen dat de
keuzevrijheid, hoewel het een
dimensie van de vrijheid is, te maken
heeft met een andere, diepere
dimensie: die van het vermogen om
van iets (of iemand) te houden. Deze
andere dimensie zouden we de 
vrijheid om ons te binden –
verbindingsvrijheid – kunnen
noemen. Het is de vrijheid die we in
praktijk brengen als we liefhebben



en die ons in staat stelt te begrijpen
dat ‘vrijheid en zelfgave elkaar niet
tegenspreken; zij ondersteunen
elkaar wederzijds’.[2] Door je hele
leven te geven, verlies je je vrijheid
niet, maar beleef je haar met een
grotere intensiteit: ‘Als men zich
vrijwillig geeft, zal op dat moment, in
die dienstbaarheid, de liefde door de
vrijheid vernieuwd worden. En
zichzelf vernieuwen, dat is
voortdurend jong en edelmoedig
zijn, bereid tot grote idealen en grote
offers’.[3] Als we na een drukke dag
aan het eind van de dag nog maar
weinig vrije tijd hebben en we ons
realiseren dat we nog geen tijd aan
ons gebed hebben besteed en als we
dan besluiten te gaan bidden in
plaats van uit te rusten en naar het
journaal te kijken, gebruiken we
onze vrijheid op een manier die onze
overgave ondersteunt; de sleutel die
deze keuze zonder tweestrijd oplost
ligt, nogmaals, in de liefde. Net zo
handelt een moeder helemaal uit



vrije wil, wanneer ze uit liefde voor
een ziek kind zorgt dat haar plannen
verandert; en die overgave geeft haar
een vreugde die ze niet zou krijgen
als ze zou doen waar ze zin in heeft
of wat haar op dat moment beter
uitkomt.

Maar we kunnen nog een stap verder
gaan. Wanneer we iets (of iemand)
met ons hele leven omarmen, dan
verandert die liefde ons in de zin dat
we steeds meer ‘onszelf’ worden: een
unieke persoon, met een naam en
achternaam. Neem bijvoorbeeld
Moeder Teresa van Calcutta. Stel je
eens voor dat ze een vakantiehuis
aangeboden had gekregen om haar
laatste levensjaren in alle rust door
te brengen, en een NGO om te zorgen
voor de armen om wie ze zich
bekommerde. Wat zou ze
geantwoord hebben? De vrijheid
waarmee ze haar leven leefde
bestond er niet in dat ze alles kon
achterlaten en vredig kon gaan



uitrusten, maar juist dat ze een groot
goed – Christus, aanwezig in de
allerarmsten – met heel haar leven
omarmde en zich op haar beurt
ontdeed van alles wat dat ideaal in
de weg stond.

In feite zouden we gemakkelijk
soortgelijke voorbeelden kunnen
vinden in het leven van veel andere
heiligen. Wat hen bewoog was het
verlangen om trouw te zijn aan de
Liefde waaraan ze alles hadden
gegeven; om gehoor te geven aan de
oproep die hen midden in de wereld
had gezonden, met een missie die
hun leven vorm gaf. We kunnen ons
bijvoorbeeld herinneren wat onze
Vader in 1932 schreef: ‘Twee wegen
dienen zich aan: dat ik ga studeren,
hoogleraar en geleerd word. Dit alles
zou ik graag willen en ik zie het als
haalbaar. Ten tweede: dat ik mijn
ambitie, en zelfs het nobele
verlangen naar kennis, opgeef en er
tevreden mee ben onopvallend te



zijn, niet onwetend. Mijn weg is het
tweede: God wil dat ik heilig ben en
Hij wil mij voor zijn Werk.’[4] Dit is
wat we innerlijke vrijheid kunnen
noemen: de bron die maakt dat mijn
daden niet beantwoorden aan de
grillen van een moment, noch aan
externe voorschriften, zelfs niet aan
de nuchtere objectieve waarde van
de dingen, maar aan die verborgen
schat waarvoor ik alles heb gegeven:
de Liefde die mij is komen zoeken en
mij oproept Hem te volgen. Vanuit
die oproep, veel beter dan vanuit een
reeks uiterlijke verplichtingen,
kunnen de dwaasheden van de
heiligen begrepen worden.

Natuurlijk betekent met innerlijke
vrijheid handelen niet dat er geen
dingen zijn die ons moeite kosten. Op
het niveau van ons gewone leven
heeft de Vader ons vaak herinnerd
aan iets wat de heilige Jozefmaria
geregeld zei: ‘het is verkeerd om te
denken dat alleen het werk dat we



graag doen met vreugde gedaan kan
worden’.[5] Om deze zin te
verduidelijken heeft hij geschreven:
‘Als we de dingen waar we niet van
houden en die ons moeite kosten uit
liefde en met liefde doen, en daarom
uit vrije wil, dan kunnen we ze met
vreugde en zonder tegenzin doen.’[6]
We doen het in volle vrijheid, omdat
we begrijpen dat het een antwoord is
op de liefde die we in ons hart
dragen. Met andere woorden,
misschien heb ik er vandaag niet
veel zin in, misschien begrijp ik niet
helemaal waarom ik juist dit moet
doen... maar ik doe het omdat ik
weet dat het deel uitmaakt van de
liefde die ik met mijn leven heb
omarmd, en in die mate ben ik in
staat om ervan te houden. Als ik op
deze manier handel, doe ik het niet
automatisch of gewoon omdat ‘het
gedaan moet worden’, maar ‘uit en
met liefde’, met echte vrijwilligheid.
Op den duur zal wat ik nu met
tegenzin doe, maar bewogen door de



liefde voor degene aan wie ik mijn
leven heb gegeven, zijn diepste
betekenis krijgen. ‘De eigen roeping
opvatten als een geschenk van God –
en niet alleen als een geheel van
verplichtingen – zelfs wanneer wij
lijden, is ook een uiting van vrijheid
van geest.’[7]

De vrijheid als antwoord

Een belangrijk deel van de huidige
cultuur kan in haar opvatting van
wat vrijheid is vaak niet méér zien
dan de mogelijkheid om op elk
moment zonder dwang of
verplichting te kunnen kiezen: als
men niet kan kiezen, lijkt het dat
men niet meer vrij is. Het is echter
een feit dat kiezen voor het ene vaak
betekent dat je afstand doet van het
andere; dat iets willen niet
noodzakelijkerwijs betekent iets
kunnen, en dat wat ons een solide
plan lijkt gemakkelijk schipbreuk
kan lijden. De christelijke



antropologie heeft een veel
harmonieuzere en serenere relatie
met de vrijheid, omdat zij vrijheid als
een gave en een roeping ziet. We zijn
‘geroepen tot vrijheid’ (Gal 5,13); en
niet tot een vage of betekenisloze
vrijheid, maar tot ‘de glorierijke
vrijheid van de kinderen Gods’ (Rom
8, 1). Het is de waarheid van ons
goddelijk kindschap die ons vrij
maakt (vgl. Joh 8, 1-32). Daarom is
onze vrijheid geen spontane
activiteit, die opkomt zonder dat we
weten waar ze vandaan komt en
waar ze heen voert. Onze vrijheid is
in haar diepste dimensie een 
antwoord op de Liefde die ons
voorafgaat. Daarom kon de heilige
Jozefmaria het innerlijk leven, in wat
het aan strijd kent, beschrijven als
handelen ‘omdat we er zin in hebben
(...) aan de genade van de Heer te
beantwoorden’.[8] We omarmen uit
vrije wil degene die ‘ons het eerst
heeft liefgehad’ (vgl. 1 Joh 4,19) en
we proberen met al onze krachten



aan die liefde te beantwoorden. Dit
lijkt misschien wat abstract, maar het
heeft in werkelijkheid heel concrete
gevolgen. Als we bijvoorbeeld
geconfronteerd worden met de
verschillende keuzes die we elke dag
maken, kunnen we ons afvragen:
‘waarvoor is dit wat ik nu ga doen
goed?’ Is het in overeenstemming
met de liefde van God, met mijn
conditie als zijn kind?

Aan de andere kant, als we de
vrijheid beleven als een antwoord,
ontdekken we dat er geen krachtiger
motor in ons leven is dan het levend
houden van de herinnering aan de
Liefde die ons roept. Dit geldt ook op
menselijk niveau: er is geen grotere
kracht, voor geen enkele persoon,
dan het besef geliefd te zijn. Zoals de
bruid die weet dat haar beminde op
haar rekent: ‘Hoor, daar is mijn lief!
Kijk, daar komt hij aan: springend
komt hij over de bergen, over de
heuvels komt hij aangesneld. (…)



Daar staat hij achter de muur van
ons huis. Hij ziet door het venster, en
kijkt door de tralies naar binnen. (…)
Sta op, mijn liefste, kom toch, mijn
schoonste. Kijk maar, de winter is
heen, de regentijd voorgoed
voorbij.’ (Hoogl 2,8-11). Wie zich zo
door God bemind weet, en geroepen
om de hele wereld met zijn Liefde in
vuur en vlam te zetten, is bereid tot
alles wat nodig is. Alles lijkt hem
weinig in vergelijking met wat hij
heeft ontvangen; het is overduidelijk
voor hem: ‘Wat is een leven weinig,
om het God aan te bieden!’.[9] ‘Te
weten dat God ons verwacht in
iedere persoon (vgl. Mt 25,40) en dat
Hij ook door ons in het leven van
ieder van hen wil komen, zet ons
ertoe aan met gulle hand te willen
geven wat wij hebben ontvangen.
Mijn dochters en zonen, wij hebben
in ons leven veel liefde ontvangen en
die blijven we ontvangen! De daad
die het meest eigen is aan de vrijheid



is deze liefde aan God en aan de
anderen te geven.’[10]

Er bestaat geen vrees of extern gebod
dat een hart zo kan bewegen als de
kracht van de vrijheid die zich
identificeert met Gods Liefde, tot in
de kleinste details. Sint Paulus zei het
met de overtuiging van iemand die
het ten diepste heeft beleefd: ‘Ik ben
ervan overtuigd, dat noch de dood
noch het leven, noch engelen noch
boze geesten, noch wat is noch wat
zijn zal, en geen macht in den hoge
of in de diepte, noch enig wezen in
het heelal ons zal kunnen scheiden
van de liefde Gods, die is in Christus
Jezus onze Heer’. (Rom8,38-39).
Opdat de Liefde van God deze kracht
in ons kan bewerken, moeten we
natuurlijk een steeds diepere
intimiteit met Hem verwerven, op de
eerste plaats in ons gebed. Daar leren
we door de beschouwing van de
Heer de weg van de vrijheid en daar
openen we ook ons hart voor de



omvormende werking van de Heilige
Geest.

Dat de ware vrijheid de vorm
aanneemt van een antwoord, van
een overtuigd ‘ja’, heeft ook te maken
met een deel van de menselijke
erfenis die de heilige Jozefmaria zijn
kinderen wilde nalaten: het goede
humeur.[11] Het is niet zomaar een
persoonlijkheidskenmerk, maar een
authentieke kracht – virtus – van de
vrijheid. Als het leven van de
christenen gebaseerd zou zijn op een
ethische beslissing, op de strijd om
een hoogstaand idee te
verwezenlijken, zouden ze bijna
allemaal eindigen met een vorm van
vermoeidheid, ontmoediging of
frustratie. Niet allemaal, want er zijn
sterkere temperamenten, die zelfs
gestimuleerd worden door tegen de
stroom in te moeten zwemmen, maar
wel bijna allemaal. De situatie is
echter heel anders als het christelijk
leven zijn oorsprong vindt in de



ontmoeting met een Persoon die is
gekomen om ons te zoeken.[12] Deze
oorsprong is de bron die ons steunt
wanneer we het doel nastreven met
al onze krachten, hoe gering ze ons
ook lijken: ‘Niet dat ik het al bereikt
heb. Ik ben nog niet volmaakt! Maar
ik streef er vurig naar het te grijpen,
gegrepen als ik ben door Christus
Jezus’ (Fil 3,12). Hij is het die ons
heeft gegrepen, die ons gezocht heeft,
die in ons geloofd heeft. Als we onze
kleinheid, onze ellende, de leem
waarvan we gemaakt zijn voelen, zal
ons antwoord dus nederig maar ook
met humor zijn: we zien ‘vooral ook
de positieve en dikwijls grappige
kant van de dingen en situaties’.[13]
Natuurlijk zijn we van leem gemaakt;
en als we ooit geprobeerd hebben te
vliegen, dan is dat niet omdat we dat
uit het oog verloren hebben, maar
omdat er Iemand is die ons beter
kent dan wijzelf en die ons uitnodigt
om die stap te zetten.



De dialoog tussen de profeet Jeremia
en de Heer (Jer 1,5-8) is erg mooi, en
erg grappig. Weinig profeten hebben
zoveel geleden als hij om het woord
van God aan zijn volk te
verkondigen. Het initiatief lag bij
God: ‘Voordat Ik u in de
moederschoot vormde, koos Ik u uit;
voordat ge geboren werd, bestemde
Ik u voor Mij; als profeet voor de
volken heb Ik u aangewezen.’
Jeremia van zijn kant lijkt alleen zijn
eigen ontoereikendheid te zien: ‘Ik
zei: ach Jahweh, mijn Heer, ik kan
niet spreken; ik ben veel te jong!’
Maar God geeft niet op: ‘Zeg niet: ik
ben veel te jong! Naar iedereen tot
wie Ik u zend, moet gij gaan en alles
wat Ik u opdraag, moet ge hun
zeggen’. Hoe zal de profeet dat
kunnen doen? Waarop steunt zijn
zekerheid? De opdracht die hij heeft
ontvangen? Veel meer dan dat: ‘Wees
niet bang voor hen, want Ik ben bij u
om u te redden’. De grootste vijand
van onze vrijheid zijn wij soms zelf,



vooral als we het ware fundament
van ons bestaan uit het oog
verliezen.

Uiteindelijk is het
verbazingwekkende niet dat we van
leem en dus zwak zijn en vallen,
maar dat we, terwijl we zwak zijn,
steeds weer opstaan; dat er nog
steeds ruimte in ons hart is om Gods
dromen te dromen. Hij weet dat we
vrij zijn en dat we van leem zijn. Het
is een kwestie van meer naar Hem
kijken en minder naar ons
onvermogen. Intimiteit met God,
vertrouwen in Hem: dat is de bron
van onze kracht en de lichtheid van
het bestaan die nodig zijn om
midden in de wereld te leven als
kinderen van God. ’Er is een
schrijver die gezegd heeft dat
engelen kunnen vliegen omdat ze
zichzelf niet al te serieus nemen. En
misschien zouden wij ook wat meer
kunnen vliegen als we onszelf niet zo
serieus zouden nemen.’[14]



[1] Vgl. J.M. Casciaro, ‘De Heilige
Geest in de synoptische evangelies’,
in: De Heilige Geest en de Kerk,
Eunsa, Pamplona 1999.

[2] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 31.

[3] Ibid.

[4] Heilige Jozefmaria, kritisch-
historische uitgave van De Weg, nr.
678.

[5] Heilige Jozefmaria, Brief 13, nr.
106.

[6] Mgr. F. Ocáriz, Pastorale brief,
9-1-2018, nr. 6.

[7] Ibid., nr. 7.

[8] Heilige Jozefmaria, Brief 2, nr. 45.

[9] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
420.



[10] Mgr. F. Ocáriz, pastorale Brief,
9-1-2018, nr. 4.

[11] Vgl. Heilige Jozefmaria, Brief 24,
nr. 22.

[12] Vgl. Benedictus XVI, Encycliek 
Deus caritas est, nr. 1.

[13] Mgr. F. Ocáriz, Pastorale Brief,
9-1-2018, nr. 6.

[14] Benedictus XVI, interview in
Castelgandolfo¸5-8-2006.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xviii-innerlijke-vrijheid-of-de-vreugde-

om-te-zijn-wie-je-bent/ (22-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xviii-innerlijke-vrijheid-of-de-vreugde-om-te-zijn-wie-je-bent/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xviii-innerlijke-vrijheid-of-de-vreugde-om-te-zijn-wie-je-bent/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xviii-innerlijke-vrijheid-of-de-vreugde-om-te-zijn-wie-je-bent/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xviii-innerlijke-vrijheid-of-de-vreugde-om-te-zijn-wie-je-bent/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XVIII): Innerlijke vrijheid, of de vreugde om te zijn wie je bent

