
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XVII): De
fijngevoelige kracht
van vertrouwen

Vertrouwen legt de
mogelijkheden bloot die in het
binnenste van ieder van ons
verborgen liggen. Het laat ons
op een natuurlijke,
harmonieuze manier groeien.
Het maakt ons in staat tot meer.

31-5-2023

Niemand is een losse versregel: ‘Geen
mens is als een vers dat op zichzelf



staat, we maken allen deel uit van
het goddelijk gedicht dat God
schrijft’.[1] De individuele verhalen
waaruit de geschiedenis van de
mensen wordt geweven, worden met
elkaar vervlochten door relaties van
verwantschap, broederschap en
vriendschap. Dankzij het leven van
anderen begint ons hart te kloppen,
en het wordt dan voortdurend
aangemoedigd, getroost, gesterkt –
ook gekwetst – door degenen die
samen met ons de weg door het
leven gaan. Het feit dat wij van hen
afhankelijk zijn en zij van ons, is
geen neveneffect van de erfzonde,
waar we ons bij neer moeten leggen,
maar iets wat inherent is aan ons
wezen naar het beeld en de gelijkenis
van God.

Hoewel ons leven in de maatschappij
soms een hectische stroom lijkt te
zijn die ons individualistisch dreigt te
maken, weten we dat we alleen
volledig onszelf zijn in relatie tot



anderen, in onderlinge
afhankelijkheid: we vinden onszelf
pas als we bereid zijn buiten onszelf
te treden. Degenen die deze
werkelijkheid ten volle ontdekken,
zien hun eigen beperkingen niet
langer als obstakels die hen beletten
gelukkig te zijn. Relaties openbaren
zich dan voor hen juist als bruggen
naar een grotere wereld.[2] Maar niet
iedereen doet deze ontdekking, of
niet in dezelfde mate, en daarom
kunnen verschillende mensen in
gelijke omstandigheden qua sociale
positie, opleiding, karakter, op
radicaal verschillende manieren
leven, volgens de kwaliteit van hun
relaties: sommigen, verloren in een
menigte losse individuen; anderen,
altijd met anderen verbonden.

Een blik die ons omvormt

Aan het einde van zijn weg op aarde
zegt Jezus tot zijn apostelen: ‘Ik heb u
vrienden genoemd’ (Joh 15,15). Hij



die volmaakt God en volmaakt Mens
is, het model waarnaar wij kijken om
te leren mens te zijn, legt zijn
levensweg af in verbondenheid met
anderen. Dat merken wij al vanaf
zijn eerste ontmoeting met de twaalf:
Jezus gaat met ieder van hen een
relatie aan die zich ontwikkelt in een
crescendo van kennis, vriendschap
en liefde, tot Hij tenslotte zijn hart
helemaal voor hen opent. De lezer
van het Evangelie kent de
beperkingen, de gebreken van hen
die later de steunpilaren van de Kerk
zouden worden. Heeft Hij die dan
niet gezien? Natuurlijk wel, maar de
woorden van het Woord zijn
scheppend; zijn blik van liefde sterkt
hen, want het is een blik vol
vertrouwen. Deze onbehouwen
mannen weten dat ze geliefd zijn,
uitverkoren, en ze groeien meer dan
iemand zou durven hopen, omdat ze
merken dat de Heer vertrouwen in
hen heeft. Zo is het ook in ons leven,
als we beseffen hoeveel God van ons



houdt. Hoewel we het vaak hebben
over hoe belangrijk het is om in Jezus
te geloven, mogen we niet vergeten
dat wat ons het meest verandert, is
dat Hij vertrouwen in ons heeft. Ja,
een duidelijk teken dat ons geloof
rijper wordt, is dat we steeds meer
gaan steunen op Gods vertrouwen in
ons.

Laten we kijken naar de leerling die
trouw bleef en aan de voet van het
kruis bij Jezus stond. Wat is het
geheim van zijn kracht? Misschien
juist de naam waarmee hij zichzelf
aanduidt: ‘de geliefde leerling’.
Johannes ontdekt zijn identiteit door
het feit dat Jezus van hem houdt: het
vergroot zijn kracht, zijn hart, en
maakt hem in staat tot een
bewonderenswaardige trouw. Zijn
verslag van het laatste avondmaal
weerspiegelt hoezeer hij, door Jezus’
vertrouwen, is binnengedrongen in
zijn hart. Zo gaat het: het vertrouwen



geeft ons een veel diepere kennis dan
alleen met ons verstand mogelijk is.

Net zoals God in het leven van de
Apostelen, zijn vrienden,
binnenkwam, zo wil Hij
binnenkomen in het onze. Ook onze
vriendschapsrelatie met Hem kan
dan die stijgende lijn volgen,
waardoor wij steeds meer van Hem
kunnen gaan houden. Met een diep
respect voor onze vrijheid biedt
Jezus ons zijn vriendschap aan,
waarin een vertrouwen tot uiting
komt dat ons laat zien wie wij voor
Hem zijn.[3] Om te groeien en onze
vrijheid met gemak uit te oefenen,
moeten wij een bepaalde mate van
zekerheid in onszelf hebben; een
zekerheid die vooral gebaseerd is op
het besef dat iemand als Hij (en wie
meer dan God?!) op ons rekent... Zo'n
overtuiging maakt groei mogelijk,
want als iets ons moeite kost, als we
onszelf niet in staat achten onszelf te
overwinnen, versterkt het



vertrouwen dat God in ons stelt ons
zelfvertrouwen. Een oprecht
vertrouwen legt het potentieel bloot
dat in het binnenste van ieder van
ons verborgen ligt, vaak begraven
door een laag zelfbeeld of faalangst.
Het moedigt ons aan dat potentieel
ten dienste van de anderen te
ontwikkelen: het doet ons groeien op
een natuurlijke, harmonieuze
manier; het maakt ons in staat tot
meer.

Zo houdt Jezus van de zijnen: Hij
weet wie Hij heeft uitgekozen, Hij
kent hen beter dan wie ook – beter
dan zij zichzelf kennen – en Hij
rekent op hen. Hij weet hoever zij
kunnen komen en, rekening
houdend met de tijd en hun
beantwoording, brengt Hij hen beetje
bij beetje verder; Hij heeft geen haast
om hen te vormen, want Hij weet dat
dit een kunst is die geduld vereist.
Hij is een goede leraar en weet hoe
Hij tijd met hen moet ‘verliezen’,



zoals vrienden dat doen. Door zijn
genegenheid wint Hij hun
vertrouwen, en door zijn geduldige
beschikbaarheid en zijn begrip
maakt Hij het gemakkelijker elkaar
steeds beter te kennen. Deze manier
van liefhebben, zo goddelijk en zo
menselijk, smeedt een echte
vriendschap tussen de Meester en de
leerlingen, die hen met Hem
verbindt en het beste in hen naar
boven haalt.

God in het diepst van ons hart
binnen laten

De Heer ‘stelt belang in uw
blijdschap, uw successen, uw liefde
en ook in uw nood, uw smart en uw
mislukkingen’.[4] Daarom moeten we
vol vertrouwen met Hem spreken,
ons hart wijd openstellen, alles met
Hem delen. Wanneer we iemand
werkelijk vertrouwen, zetten we het
masker af waarmee we ons vaak
beschermen: dat lijkt ons dan



nutteloos; we voelen dat we zonder
angst onszelf kunnen zijn. Dit
vertrouwen onthult de waarheid van
ons diepste wezen en geeft ons een
grote innerlijke vrijheid. In de
wetenschap dat er geen oprechtere
vriendschap bestaat dan de zijne,
kunnen we Hem binnenlaten in de
meest verborgen kamer van onze
ziel. Of laten we Hem soms niet
verder komen dan in de kamer waar
we gasten ontvangen?

Naarmate onze vriendschap groeit,
zullen we Hem als vanzelf ieder
hoekje van ons leven willen laten
zien: onze werkkamer, zodat Hij kan
zien hoe wij ons verborgen werk
uitvoeren; de speelkamer, waar de
dingen zijn die ons blij maken, de
dromen die ons bewegen; we zullen
Hem ook de rommelkamer vol
spullen laten zien, sommige nuttiger
dan andere, met de brokstukken die
we op onze weg hebben verzameld.
Als we ons laten kennen zoals we



zijn, als we het licht aandoen …, zal
Hij de hoekjes verlichten die donker
lijken en ons helpen de ruimtes te
zien waarin we orde moeten
scheppen. En Hij zal dat doen met
duidelijkheid, maar vooral met hoop,
want zijn blik is niet oordelend of
intimiderend; het is een blik van
liefde die versterkt en verheft: het is
een creatieve en verlossende blik.

Vertrouwen vraagt om vertrouwen

In haar beste uitdrukkingsvormen
spreekt de menselijke liefde ons van
de liefde van God. We worden ertoe
bewogen het beste van onszelf te
geven als we in een vriendschap de
bezielende kracht van het
vertrouwen ervaren en ontdekken
dat iemand in ons gelooft: en wij
beseffen dat dít is hoe God naar ons
kijkt. Daarom moeten ook wij
proberen naar anderen te kijken
zoals Jezus deed; van Hem leren een
licht te zijn voor de mensen om ons



heen. Naarmate we de
transformerende waarde van het
vertrouwen van God en ons
vertrouwen in God ervaren, voelen
we de behoefte dit aan de anderen te
geven.

‘God bedient zich vaak van een
authentieke vriendschap om zijn
verlossingswerk uit te voeren.’[5] Het
vertrouwen dat goede vrienden in
elkaar hebben is vaak het middel dat
God ons biedt om ons te laten zien
wat we misschien niet uit onszelf
onder ogen durven zien. Als we het
geluk hebben op echte vrienden te
mogen rekenen, personen die willen
dat wij goed, beter en gelukkiger
worden, en we durven die ruimten
van intimiteit voor hen te openen en
met hen te delen, dan zullen we vaak
hebben ervaren dat onze innerlijke
wereld hierdoor wordt verrijkt.

Wanneer er een klimaat van
onderling vertrouwen heerst, hoeven



we niet bang te zijn dat ze onze
zwakheden en moeilijkheden zien, of
om onze plannen en dromen met ze
te delen. We weten dat degene die
van ons houdt ons juist zal helpen
onze grenzen te overwinnen en te
voorkomen dat ze barrières worden.
De menselijke dynamiek van geven
en ontvangen houdt in dat we onszelf
geven door onze intimiteit met ze te
delen en onszelf te laten zien zoals
we zijn. Als we zo ver gekomen zijn,
geeft ons dat een grote vrijheid, maar
we moeten wel eerst de moeite doen
om uit onszelf te treden: bereid zijn
om onszelf bloot te geven, ook al
weten we dat dit ons kwetsbaar
maakt. Vertrouwen vraagt om
vertrouwen, en het risico gekwetst te
worden is niet te vergelijken met wat
we winnen doordat we liefhebben en
ons laten liefhebben.

Woorden die sterken, genezen,
aanmoedigen



Zonder vertrouwen kan geen enkele
relatie functioneren. Vertrouwen is
de basis voor onze persoonlijke en
professionele groei; voor alles wat
ons kan vormen. Als we andere
personen willen helpen, weten we
dat het belangrijk is te luisteren,
begrip en geduld te hebben
enzovoort, maar in feite is er veel
meer nodig: vertrouwen in de
personen stellen brengt ons ertoe
hen met optimisme te bekijken, in
hen te geloven, hun potentieel te
zien, hoop te hebben in wat zij
kunnen worden, zodat wij ook oog
kunnen hebben voor hun
strijdpunten.

‘Naar het voorbeeld van onze Heer –
schrijft de heilige Jozefmaria –
moeten jullie je broeders en zusters
begrijpen met een heel groot hart,
dat nergens van schrikt. Jullie
moeten werkelijk van ze houden. (…)
Door heel menselijk te zijn, zullen
jullie over kleine gebreken weten



heen te stappen en altijd met het
begrip van een moeder de goede
kant van de dingen weten te zien.’[6]

Zo handelen betekent niet dat wij ons
van de werkelijkheid verwijderen, of
dat wij de beperkingen of gebreken
van de anderen niet zien. Als wij echt
van ze houden, willen wij dat ze
betere personen worden: omdat we
ze kennen en van ze houden zoals zij
zijn. Gebaseerd op de vriendschap en
broederlijkheid die ons met hen
verenigt, zullen wij ze kunnen
waarschuwen voor mogelijke
gevaren die hen kunnen ontgaan, of
kunnen wij hun iets voorstellen wat
zij op het eerste gezicht misschien
niet begrijpen, en kunnen wij hen
helpen om het goede dat achter dit
nieuwe perspectief schuilgaat te
ontdekken.[7] De oprechte
genegenheid voor de ander maakt
een klimaat van vrijheid, van
vertrouwen mogelijk. Dit is te
merken aan de duidelijkheid



waarmee wij de redenen uitleggen
waarom het in zijn of haar belang is
om in een bepaald punt te strijden.
Hierdoor kan iemand zich in die
strijd door ons begeleid voelen, maar
niet gedwongen om tegen zijn eigen
overtuiging in te handelen. ‘De
functie van de geestelijke begeleider
is de ziel te helpen de wil van God te
willen vervullen, graag Gods wil te
doen.’[8]

Als we iemand willen helpen die niet
lijkt te luisteren, kan het ons soms
gebeuren dat we ons laten leiden
door het vooroordeel dat hij niet echt
wil. We mogen niet vergeten dat we
allemaal zwak zijn, en dat de weg
niet alleen een leerproces is, maar
soms ook wonden achterlaat die tijd
nodig hebben om te genezen. Niet
zelden bouwt iemand dan door de
pijn van deze klappen een
scheidsmuur op, die beschermt tegen
mogelijk lijden, maar die het ook
moeilijk maakt om het vertrouwen te



herstellen dat nodig is om verder te
groeien. Het meest menselijke woord
is een woord dat sterkt, dat geneest,
dat bemoedigt. Alleen als er
vertrouwen is, oprechte, belangeloze
genegenheid, zullen wij de ander
kunnen bereiken en raken, en zal ons
woord, met de genade van God,
deelhebben aan zijn scheppende
kracht: het zal dan een uiting zijn
van Gods liefde en helpen die
wonden te helen. ‘God kent iedereen
ten diepste, ook de gekwetste
personen, en Hij kijkt naar ons allen
met tederheid. Laten we van de Heer
leren zo te kijken, iedereen te
begrijpen, (...), ons te verplaatsen in
de ander.’[9] We moeten geduldig zijn
en met genegenheid vertrouwen
zaaien, met details die onze oprechte
belangstelling tonen. God heeft
gewild dat wij elkaar nodig hebben,
en Hij handelt in de menselijke
geschiedenis door middel van de
personen, waarbij Hij erop rekent
dat wij elkaar wederzijds helpen.



Wie verantwoordelijkheid draagt
voor anderen, moet op zijn hoede
zijn voor het risico altijd oplossingen
of antwoorden te willen aanreiken.
Soms denken wij, bijna onbewust,
dat wij de ander helpen wanneer wij
hem ertoe brengen onze persoonlijke
manier te volgen om de beste
resultaten te verkrijgen. Maar
anderen vorming geven bestaat er
niet in de ander te laten handelen
zoals wij willen. Als wij verwachten
dat de anderen aan vooraf
vastgestelde patronen voldoen
kunnen wij voor hen geen
horizonten openen, maar ze juist
frustreren omdat ze niet aan die
bepaalde verwachtingen kunnen
voldoen.

In werkelijkheid is een goede
vorming er een die erin slaagt, in
samenwerking met God, van elke
persoon de ware hoofdrolspeler van
zijn of haar leven te maken. Degene
die aan deze taak wil meewerken



heeft de rol van begeleider, van het
vergemakkelijken van zelfkennis,
van het stellen van de juiste vragen
die helpen om na te denken, van het
geven van meer aanwijzingen dan
antwoorden, ook al vergt dit meer
inspanning. Wanneer iedereen zelf
zijn eigen horizon ontdekt en zijn
eigen doel stelt, is de inspanning om
dat doel te bereiken veel
doeltreffender, omdat ze voortkomt
uit een innerlijke motor. Ook
wanneer het meer tijd kost om de
‘resultaten’ die men zou kunnen
verwachten te bereiken, zal de
inspanning op zich al die persoon op
een goede, blijvende, deugdzame
manier vormen. Omdat we dit zo
vaak zelf aan den lijve hebben
ondervonden, zullen wij altijd groot
belang hechten aan het persoonlijk
initiatief, en iedereen stimuleren om
persoonlijk verantwoordelijk te zijn.

Vertrouwen ontstaat daar waar wij
de liefde van God bemerken, die



geduldig is, die zich niet kwaad laat
maken, die het kwade niet
aanrekent, maar die alles verdraagt
en alles gelooft (vgl. 1 Kor. 13, 4-7).
Wie op deze manier liefheeft, wordt
een leraar, een stevig oriëntatiepunt,
een fijngevoelige kracht die anderen
veel verder leidt dan wat mogelijk
lijkt. Hoeveel verrassingen krijgen
wij als we die gewijde grond die de
ander is respecteren. De Heilige
Geest kan hem dan helpen de beste
versie van zichzelf te worden. Als we
hoop hebben in wat iemand kan
worden, als we vertrouwen op de
genade en op al het goede dat God in
hem legt, zullen we hem vleugels
geven om te vliegen.

[1]Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 111.

[2] Vgl. Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1937.

[3] Vgl Ps 8, 5-7: ‘Wat is dan de mens
dat Gij acht op hem slaat, het



mensenkind dat Gij hem aanziet?
Weinig minder dan de engelen hebt
Gij hem gemaakt, hem gekroond met
waardigheid en schoonheid. Gij hebt
hem heerser gemaakt over het werk
van uw handen’.

[4] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr.218.

[5] F. Ocáriz, pastorale Brief,
1-11-2019, nr. 5.

[6] Heilige Jozefmaria, Brief 27, nr. 35.

[7] Vgl. F. Ocáriz, pastorale Brief,
16-2-2023, nrs. 3-6.

[8] Heilige Jozefmaria, Brief 26, nr. 38.

[9] F. Ocáriz, pastorale Brief,
16-2-2023, nr. 15.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvii-de-fijngevoelige-kracht-van-vertrouwen/


nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xvii-de-fijngevoelige-kracht-van-

vertrouwen/ (10-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvii-de-fijngevoelige-kracht-van-vertrouwen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvii-de-fijngevoelige-kracht-van-vertrouwen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xvii-de-fijngevoelige-kracht-van-vertrouwen/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XVII): De fijngevoelige kracht van vertrouwen

