opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XV):
Eenvoud, om de weg
duidelijk te zien

Weten dat God ons ziet en in
het heden leven: twee
houdingen om de eenvoud in
ons leven te doen groeien.

9-3-2023

‘Zoek wat genoeg is, zoek wat
voldoende is! De rest is een last, geen
opluchting; het bezwaart je, het
verheft je niet.’[1] Zo is het: het
christelijk leven brengt ons ertoe de



intimiteit met God te zoeken en ons
te onthechten van wat ons niet naar
Hem toe brengt. Het is een innerlijke
reis waarbij we er bij elke stap naar
streven om te bepalen en te kiezen
‘wat voldoende is’, dat ene
noodzakelijke dat ons niet zal
worden ontnomen (vgl. Lc. 10,42).

De ervaring leert ons echter dat die
zoektocht complex kan zijn. Er zijn
momenten waarop het leven een
soort doolhof wordt: momenten van
innerlijke onrust en uiterlijke chaos,
dagen waarop ons hoofd vol is en
ons hart leeg. Het kan ook gebeuren
dat we, door onze manier van zijn of
omdat we moeilijke periodes
doormaken, de neiging hebben de
dingen ingewikkeld te maken en de
werkelijkheid steeds opnieuw ter
discussie te stellen. Op die momenten
kan elke beslissing ons verlammen
en kunnen we onze wil misschien
niet in overeenstemming brengen
met de wil van de Heer. We



verlangen ernaar dat het leven
eenvoudiger zou zijn en onze
redeneringen duidelijker. We
snakken naar die eenvoud die onze
geest kan verlichten en onze ziel rust
kan geven.

Hoe kunnen we bij elke gelegenheid
Gods wil onderscheiden? Hoe
kunnen we de gebeurtenissen van
het gewone leven met kalmte
aanvaarden? Hoe kunnen we
omgaan met de mensen om ons heen
zonder hun bedoelingen te
veroordelen of te verdraaien? Het is
goed om eerst na te denken over de
wortels van onze neiging om dingen
ingewikkeld te maken. Van daaruit
zullen we twee innerlijke houdingen
ontdekken die ons kunnen helpen
onze ziel minder gecompliceerd te
maken: nederig zijn en ons op God
verlaten.

De Schepper van het leven en de
‘schepper’ van de angst



Iedere kunstenaar laat in zijn werk
zijn stempel achter. Ook God heeft in
de schepping een van de diepste
kenmerken van zijn wezen
achtergelaten: de eenheid. Hij is
Eenheid in de Drie-eenheid, en de
harmonie en schoonheid van het
paradijs laten zien hoe er in zijn
schepping niets ontbrak en niets
overbodig was (vgl. Gen. 2,1). De
wereld en de mens zijn uit de Liefde
voortgekomen, want alleen de Liefde
is in staat te scheppen, en de Liefde
hield ze verenigd.

Maar tegenover de God van de
bevestiging, van het ja’, van het ‘er
moet [...] zijn’ (vgl.Gen. 1,3) staat de
stem van de verleider. Aangezien de
duivel niet kan scheppen, legt hij er
zich op een bepaalde manier op toe
te ont-scheppen, en suggereert hij de
mens een verwrongen lezing van de
werkelijkheid. Vanaf die eerste
episode met Adam en Eva speelt de
duivel in op onze angsten door ons



ongerust te maken over de toekomst
of doordat we vergezochte
bedoelingen achter de woorden of
daden van anderen zoeken. Zo maakt
hij onze ziel beetje bij beetje onzeker,
berekenend en bezorgd.

‘Heeft God werkelijk gezegd dat u
van geen enkele boom in de tuin mag
eten?’, vraagt de duivel (Gen 3,1). De
vijand wil dat wij onze aandacht
richten op de verboden boom en
ophouden Gods andere gaven te
waarderen: planten, dieren, andere
mensen, een leven in staat van
genade.... We beginnen dan de
wereld met argwaan te bekijken, met
gecompliceerde ogen. De satan doet
ons geloven dat we iets missen, dat
God niet oprecht is, dat Hij dingen
voor ons verbergt. Maar God heeft de
mens geschapen als een eenvoudig
wezen, zonder voor zichzelf
eindeloze complicaties te zoeken:
‘Weest niet bezorgd voor uw leven,



wat ge zult eten of wat ge zult
drinken ...’.[2]

Die gecompliceerdheid maakt ons
geneigd tot de zonde. De mens
spreekt of wandelt niet meer met
God... en verbergt zich uiteindelijk
voor Hem (vgl. Gen. 3,8). Want hij is
bang om naakt te worden gezien,
ontluisterd, wat uiteindelijk altijd de
manier is waarop het schepsel zich
voor zijn Schepper bevindt. Het is
voor de duivel niet genoeg ons te
doen vallen: hij komt onmiddellijk
terug met een ander voorstel, een
andere ‘niet-schepping’, die ons nog
verder van God verwijdert. Wanneer
het vertrouwen tussen Schepper en
schepsel verloren gaat, wanneer
Adam en Eva zich voor zijn blik
willen verbergen, ontstaan begeerte
en vermoeidheid. Zij — en zo ook wij
—leven vanaf dan in angst voor de
toekomst; hun — en ons — hart raakt
uitgeput en wordt zo een vruchtbare
bodem voor de droefheid, die grote



bondgenoot van de vijand. (vgl. Gen.
3,16-19).

De gecompliceerdheid die de zonde
met zich meebrengt heeft het ons
moeilijk gemaakt om te zien waar
het goede ligt en om beslissingen te
nemen die ons naar God leiden. Het
boek Spreuken zegt het
onomwonden: ‘Wie verdorven van
hart is, vindt geen geluk’ (Spr 17,20).
Maar wij hunkeren naar de
harmonie van ons verleden in
verbondenheid met God, en het is
precies dat soort herinnering, die
heimwee die in onze ziel is
achtergebleven, die ons steeds weer
naar de Heer trekt. De liturgie van
Goede Vrijdag drukt het zo uit:
‘Almachtige en eeuwige God, Gij hebt
de mensen zo gemaakt dat zij in hun
verlangens U altijd zoeken en tot rust
komen als zij U vinden’.[3]

Nederigheid: ons door God gezien
weten



Om onszelf en de wereld met
eenvoudige ogen te kunnen zien,
moeten we op de eerste plaats onder
de blik van God weten te blijven. Het
bewustzijn dat zijn blik op ons rust
geeft ons een grote zekerheid: we
begrijpen dat God ons liefheeft zoals
we in waarheid zijn en dat al het
andere van relatief belang is. Zonder
Gods blik daarentegen voelen we de
behoefte onze kwetsbaarheid te
beschermen en sluiten we ons in
onszelf op of raken we verlamd van
angst. Degene die zijn toevlucht
zoekt onder die blik van liefde geniet
de sereniteit van iemand die
eenvoudig is, want hij is niet
afhankelijk van omstandigheden die
uiteindelijk buiten zijn macht liggen.
‘Wij horen thuis bij de waarachtige
God - zegt de heilige Johannes — en
dan mogen wij ook voor zijn
aanschijn ons geweten

geruststellen’ (1 Joh. 3,19).



We kunnen denken aan Simon
Petrus, die een goede man was, maar
met een soms gecompliceerd hart. In
zijn liefde voor de Heer mengt hij
twijfels met vastbeslotenheid,
gehoorzaamheid met opstandigheid,
moed met vrees.... Het moment van
zijn grootste verwarring doet zich
voor in de voorhof van Ananias,
tijdens de passie van de Heer (vgl. Lc
22,65-72). We kunnen ons voorstellen
hoe tijdens de ondervraging van
Jezus de angst van de leerling met de
minuut toeneemt: hij wil trouw zijn,
maar hij begrijpt niet wat er gebeurt;
de feiten overweldigen hem. Hij zou
terug willen naar die wandelingen
met de Meester door de velden van
Galilea, toen zijn stem duidelijk
klonk en de problemen met een
gebaar of een woord van de Heer
werden opgelost. In die dagen was
het gemakkelijk om de beloften te
geloven. De toekomst was
schitterend, duidelijjk.



Nu heeft hij de Heer niet om hem uit
het water te trekken, en de angst
maakt zich van hem meester. Petrus
geeft toe aan de druk en loochent de
Meester te kennen. Het evangelie
vertelt ons dat kort daarna hun ogen
elkaar ontmoeten: ‘Toen keerde de
Heer zich om en keek Petrus aan; het
schoot Petrus te binnen, hoe de Heer
hem gezegd had: “eer vandaag een
haan kraait, zult ge Mij driemaal
verloochenen”. En hij ging naar
buiten en begon bitter te wenen’ (Lc
22,61-62). De blik van Jezus verhelpt -
ontwart — de verwarring van Petrus.
Doordat de Heer hem aankijkt, kan
Petrus zichzelf zien zoals hij in
waarheid is, met de ogen van God. De
toekomstige Benedictus XVI vroeg
Jezus op een Goede Vrijdag: ‘Kijk mij
aan, zoals U deed bij Petrus’
verloochening. Moge uw blik in onze
ziel doordringen en ons de weg
wijzen in ons leven’.[4]



Onszelf zien zoals we zijn, onze eigen
werkelijkheid duidelijk zien, kan ons
net als Petrus bitter doen huilen.
Maar het is de enige manier om op
vaste grond te staan en de
benauwdheid te verliezen die
ontstaat als we ons anders voordoen
dan we zijn. We moeten naar onszelf
kijken met Gods ogen en tegen
onszelf kunnen zeggen: Ik ben zoals
ik ben, en toch heeft God mij ergens
voor gewild’.

De heilige Jozefmaria vatte de vele
redenen van een christen om te
bidden in twee woorden samen:
‘Hem kennen en jezelf kennen’.[5]
Onze tijden van gesprek met God zijn
inderdaad het juiste moment om een
sereen inzicht te krijgen in onze
problemen en in onszelf, zodat de
wanordelijke kluwen van onze
gedachten door Gods genade kan
worden ontward. We zullen ook
geholpen worden door de richtlijnen
die we kunnen krijgen in de



geestelijke begeleiding of in de
vormingsmiddelen. Vertrouwen in
iemand die ons kent kan ons helpen
de werkelijkheid te ontwarren en die
innerlijke stem te matigen die onze
gedachten onrustig wil maken. In dit
opzicht heeft de heilige Jozefmaria
erop gewezen dat het doel van de
christelijke vorming die het Opus Dei
aanbiedt eenvoud is: ‘Onze ascese
heeft de eenvoud van het evangelie.
We zouden die ingewikkeld maken
als we gecompliceerd zouden zijn, als
we ons hart verduisterd zouden
laten’.[6] Daarom zal soms de eerste
stap om eenvoudiger te worden
bestaan uit het gewoon met een
goede innerlijke houding aannemen
van een advies en in Gods
aanwezigheid zien hoe het in
praktijk kan worden gebracht.

Overgave:nu is het de tijd voor de
liefde



De moeilijkheid om zich op God te
verlaten kan veel oorzaken hebben:
een bepaald
minderwaardigheidscomplex, een
zwak gevoel van eigenwaarde, de
moeilijkheid om met de eigen fouten
te leven... Anderzijds maakt het
huidige werktempo ons geneigd ons
leven en soms ons karakter
ingewikkeld te maken: omdat we
elke dag meer dingen kunnen doen,
moeten we ook meer beslissingen
nemen; het is niet altijd duidelijk
waar onze prioriteiten liggen; de
sociale wedijver zet ons onder druk
en creéert ambities die tenslotte onze
ziel belasten... We zouden graag een
eenvoudig leven leiden, maar de
realiteit is te ingewikkeld om ons dat
mogelijk te maken.

Tegenover dit panorama nodigt de
heilige Jozefmaria ons uit ons bezig
te houden met het heden, dat het
geschikte moment voor onze
heiligheid is. Het ‘nu’ is namelijk het



enige moment waarop we Gods
genade kunnen ontvangen: ‘Gedraag
je “nu” goed, zonder terug te denken
aan “gisteren”, dat voorbijj is, en
zonder je zorgen te maken voor
“morgen”, dat misschien nooit voor
jou zal komen'.[7] Inderdaad kunnen
het verleden of de toekomst
uiteindelijk lasten worden die ons
verhinderen de wil van de Heer
duidelijk te onderscheiden. Hijzelf
zegt ons: ‘Maakt u dus niet bezorgd
voor de dag van morgen, want de
dag van morgen zorgt voor zichzelf.
Elke dag heeft genoeg aan zijn eigen
leed’ (Mt 6,34).

Ons concentreren op een taak,
zonder al te veel stil te staan bij wat
anderen ervan zullen denken of welk
effect het zal hebben op ons leven,
zal ons helpen onze wil te focussen
en onze talenten beter te benutten.
Ongetwijfeld is het nodig over de
gebeurtenissen die we hebben
meegemaakt na te denken en



plannen te maken voor de toekomst,
maar dat mag ons er niet van
weerhouden ons, aan de hand van
God, te concentreren op het
liefhebben in het hier en nu, want
we kunnen de liefde alleen op dit
bepaalde moment geven en
ontvangen.

Wanneer de Heer voor de eerste keer
met zijn verheerlijkt lichaam aan de
apostelen verschijnt, merkt Hij hun
ontsteltenis: ‘Waarom zijt ge ontsteld
en waarom komt er twijfel op in uw
hart? Kijkt naar mijn handen en
voeten: Ik ben het zelf’ (Lc 24,38-39).
De gebeurtenissen die zijn leerlingen
de afgelopen dagen hebben
meegemaakt, zijn in tegenspraak met
wat zij zien; de schok van het
lijdensverhaal drukt nog te zwaar op
hun hart; als degene die voor hen
staat werkelijk Jezus is, dan ligt de
toekomst plotseling wijd open... Hun
emoties zijn zo groot dat de Heer hen
terug moet brengen naar het heden



met een vriendelijke vraag: ‘Hebt ge
hier iets te eten?’ (Lc 24,41).

Jezus keert terug naar een vaak
beleefde situatie, wanneer zij met
elkaar zaten te eten, en dat haalt zijn
leerlingen uit hun verwarring. Op
dezelfde manier zal het streven om
anderen met concrete dingen van
dienst te zijn en de bezigheden van
het gewone leven met zorg en liefde
aan te pakken — waarbij we de
problemen waarop we geen vat
hebben aan God overlaten — de meest
gebruikelijke manier zijn om niet in
de verwarring verstrikt te raken en
steeds meer ‘argeloos als duiven’ te
worden (Mt. 10,16).

Bij het lezen van de evangelies
kunnen we ontdekken dat we ver
verwijderd zijn van het geloof van de
eenvoudigen (van hart): het geloof
van het volk dat misschien zonder
veel kennis van de Wet van God de
boodschap van Jezus graag



aanvaardde. Die eenvoudige
aanvaarding van het Woord van de
Heer kan in contrast staan met onze
moeite om op Hem te vertrouwen.
Misschien is ons geloof meer het
geloof van een gecompliceerd
persoon. Toch houdt God niet op ons
steeds weer uit te nodigen die
verloren harmonie terug te vinden,
die eenvoud die ‘als het zout van de
volmaaktheid’ is.[8] We moeten
duidelijk de weg terug naar huis,
naar het paradijs zien. Via de weg
van de eenvoud zullen we boven de
problemen uitstijgen met de
lichtheid die voortkomt uit de liefde:
gedragen door de genade zullen we
de werkelijkheid kunnen
beschouwen met de ogen van God.

[1] H. Augustinus, Preek 85,5.6.

[2] Vgl. Mt. 25-34.



[3] Romeins Missaal, Goede Vrijdag,
voorbede voor allen die niet in God
geloven.

[4] Kard. Joseph Ratzinger, Kruisweg,
2005, 1° statie.

[5] H. Jozefmaria, De Weg, nr. 91.

[6] Vgl. Cuadernos 3, p. 149 (AGP,
biblioteca, P07)

[7] De Weg, nr. 253.

[8] De Weg, nr. 305.

Juan Narbona

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
xv-eenvoud-om-de-weg-duidelijk-te-
zien-2/ (1-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xv-eenvoud-om-de-weg-duidelijk-te-zien-2/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xv-eenvoud-om-de-weg-duidelijk-te-zien-2/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xv-eenvoud-om-de-weg-duidelijk-te-zien-2/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xv-eenvoud-om-de-weg-duidelijk-te-zien-2/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XV): Eenvoud, om de weg duidelijk te zien

