
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XII): Waar
het werkelijk om
gaat

De uitdaging om midden in de
wereld arm van geest te zijn.

16-9-2022

Het is bijna middernacht. Al sinds
een paar uur is er geen lawaai meer
op straat. Nu heerst er stilte. Alleen
de trage voetstappen van een jong
meisje uit Nazareth, zichtbaar
zwanger, zijn te horen terwijl ze aan
de arm van haar man loopt. Ze



zoeken de stal die men hun voor de
nacht heeft aangeboden. God staat
op het punt zijn Zoon op aarde
geboren te zien worden. Hij, die
almachtig is, heeft besloten bijna in
de open lucht een plaats voor Hem te
bereiden. “Het goddelijk woord was
niet meer in staat te spreken. (…) Wie
zou dat verwacht hebben? Met
Kerstmis vieren we een God die onze
logica en onze verwachtingen
verandert. (…) Het Kerstfeest van
Jezus biedt ons niet de veilige
warmte van het haardvuur, maar het
bibberen van God waardoor de
geschiedenis wordt opgeschrikt.”[1]

Hoewel we ons met het verstrijken
van de tijd de stal van Bethlehem zijn
gaan herinneren als een knusse plek,
ook in materieel opzicht, was hij
waarschijnlijk niet zo aangenaam als
wij het ons voorstellen. Wat was
Gods bedoeling met deze keuze van
Hem die wij van jaar tot jaar in onze
huizen uitbeelden? Die nacht leerden



Jozef en Maria de schat van de
armoede kennen. Jezus’ ouders
werden bevrijd van alles wat de
ware rijkdom die zij op het punt
stonden te ontvangen, kon
overschaduwen. De Schepper, die
iedere plaats had kunnen kiezen,
kiest de ontbering van alles om ons
te laten zien waar het werkelijk om
gaat.

Het koninkrijk behoort aan de
armen

“Wij verzekeren alles, behalve het
weer en de liefde”: zo stond op een
bordje bij de ingang van een
verzekeringsmaatschappij in een
stad waar het weer vaak omslaat. Als
wij al niet kunnen bepalen wat voor
weer het wordt, dan kunnen wij des
te minder de liefde van anderen
garanderen. Er is niet genoeg geld in
de wereld om iemand te kunnen
dwingen oprecht lief te hebben. Dit is
een realiteit die ons misschien een



beetje nerveus kan maken, omdat zij
ons niet de zekerheid biedt die wij op
andere gebieden ervaren. Maar we
moeten met deze ‘foutmarge’ leven:
het verlangen om alles onder
controle te hebben blokkeert elke
poging om te beminnen en bemind te
worden; het maakt het eenvoudige
maar solide geluk van degene die uit
vrije wil geeft en ontvangt
onmogelijk.

“Zalig de armen van geest, want aan
hen behoort het Rijk der
hemelen” (Mt 5,3): zo begint Jezus de
Zaligsprekingen. De Meester biedt
het geluk, op aarde en in de hemel,
aan aan degenen die hun zekerheid
en rijkdom in God stellen. De deugd
van de armoede – die niet
gelijkgesteld mag worden aan de
materiële, economische armoede, die
de Kerk ons aanspoort te verlichten –
maakt deel uit van de matigheid: het
is de instelling om te matigen, dat wil
zeggen, om orde te brengen in onze



verhouding tot de goederen die God
heeft geschapen. De arme van hart
bezit en geniet de dingen zonder er
bezeten van te zijn; hij wil zijn
zekerheid niet zoeken in het
verzamelen van goederen; hij weet
in zichzelf de neiging te ontdekken
die wij hebben om ons leven, zelfs op
een onbewuste manier, op te bouwen
alsof het geluk fundamenteel afhangt
van wat wij hebben... En dat
ondanks die waarschuwing van
Jezus: “Wee u, rijken, want wat u
vertroost, hebt ge al ontvangen” (Lc
6,24).

Na vele jaren naar allerlei mensen
geluisterd te hebben, zei de heilige
Jozefmaria: “Als iemand zijn geluk
enkel en alleen in de dingen van hier
beneden zoekt – ik heb wat echte
tragedies gezien – laat hij het
verstandig gebruik ervan ontaarden
en verstoort hij de orde die de
Schepper in zijn wijsheid gewild
heeft. Het hart wordt dan ongelukkig



en onbevredigd. Het slaat de weg in
van het eeuwig ongenoegen”.[2] De
armoede laat ons beseffen hoe
vluchtig veel materiële ‘zekerheden’
zijn, of hoe oppervlakkig bepaalde
momenten van troost zijn die de
diepten van de ziel niet raken. De
armoede van geest stelt ons juist in
staat echt te genieten van de
werkelijkheid, omdat zij ons verbindt
met het eenvoudige, met de mensen,
met God: met alles wat alleen maar
wil worden beschouwd [zonder het
te bezitten], en zo onze diepste
verlangens bevredigt. “Arm van
geest, betekent dat niet juist ‘de mens
die openstaat voor de anderen’, dat
wil zeggen voor God en voor zijn
naaste?”, vroeg Johannes Paulus II
tijdens zijn bezoek in 1980 aan een
sloppenwijk in Rio de Janeiro. “Is het
niet zo dat deze zaligspreking van de
‘armen van geest’ zowel een
waarschuwing alsook een
beschuldiging inhoudt? (...) ‘Wee u’:
dat woord klinkt streng en dreigend,



vooral in de mond van Christus die
met vriendelijkheid en
zachtmoedigheid placht te spreken”.
[3] Het is waar, de zonde heeft ons
verlangen naar bezit verstoord,
zodat wij gemakkelijk onze
verhouding tot de geschapen
goederen misvormen. De zucht naar
bezit wordt wellicht versterkt door
een cultuur waarin de economische
waarde – die zich uit in sociale status
of imago in de ogen van anderen –
soms de hoogste waarde is
geworden. Onze cultuur heeft de
neiging ons te doen geloven dat
welvaart en comfort de sleutel tot het
geluk zijn. Toch beseffen wij allemaal
dat de ware vreugde van een mens
veeleer wordt afgemeten aan de
diepte en echtheid van diens relaties
met anderen. Dit is de rijkdom van
de arme van hart; daartegenover
blijkt de eenzaamheid van degene
die omringd door luxe leeft, vaak een
dramatische armoede te zijn.



Een harmonie die iedereen zelf
moet vinden

Het jaar 1968. In het kader van een
interview over de plaats van de
vrouw in de maatschappij bevraagt
de journaliste de heilige Jozefmaria
over de deugd van de armoede: zij
wil weten hoe deze te beleven en
door te geven in het gezinsleven. Het
antwoord gaat uit van een zeer
duidelijke premisse: “Wie de deugd
van de armoede niet liefheeft en er
niet naar leeft, heeft de geest van
Christus niet. Dat geldt voor
iedereen: voor de kluizenaar die zich
in de woestijn terugtrekt, maar ook
voor de gewone christen die midden
in de maatschappij leeft”.[4] Met
andere woorden, mensen die in heel
verschillende omstandigheden leven,
zoals iemand die zich terugtrekt in
de woestijn en een ander die werkt
in de drukte van de stad, kunnen de
deugd van armoede beleven in een
authentiek christelijke geest.



‘Woestijn’ lijkt hoe je het ook bekijkt
altijd ‘armoede’ te betekenen, maar
hoe kan iemand die te midden van
de goederen van de wereld leeft arm
zijn? Welk model kan hij of zij
volgen?

De heilige Jozefmaria gaat dan dieper
op de kwestie in. In de eerste plaats
onderscheidt hij twee aspecten in
onze verhouding tot de materiële
dingen: twee uitersten, schijnbare
tegenstellingen, die met elkaar
verzoend moeten worden. Aan de
ene kant iemands behoefte aan een
“echte armoede die in concrete
dingen voelbaar en grijpbaar
verwezenlijkt wordt, die een bewijs
van zijn geloof in God is en een teken
dat zijn hart zich niet tevredenstelt
met het geschapene, maar naar de
Schepper verlangt”. Anderzijds de
natuurlijkheid waarmee een christen
“onder zijn broeders de mensen
leeft, met wie hij zich verheugt en
met wie hij samenwerkt, door de



wereld en al de goede dingen ervan
te beminnen, en alle geschapen
dingen te gebruiken om de
problemen van het menselijk leven
op te lossen”.[5] Met deze woorden
wordt de uitdaging gesteld van de
armoede van geest midden in de
wereld: onthecht te zijn van de
dingen en ze tegelijkertijd lief te
hebben als gaven van God die onder
de mensen moeten worden verdeeld.
Maar de vraag blijft: hoe kunnen wij
dat bereiken?

Als wij naar het leven van Christus
kijken zoals de evangelies het ons
tonen, zien wij niet dat Hij volkomen
afstand doet van de geschapen
goederen. Wij zien veeleer dat Hij
niet rijk maar ook niet arm is, maar
de dingen op een evenwichtige,
deugdzame, volmaakte manier
gebruikt. De mensen kenden Jezus
als iemand die de kost verdiende met
het beroep dat Hij samen met zijn
vader uitoefende (vgl. Mt. 13,55); Hij



had een mooi bovenkleed (vgl. Joh
19,23); sommige van de sociale
bijeenkomsten die Hij bijwoonde
waren zo luxueus, dat men Hem
ervan beschuldigde een gulzigaard
en een dronkaard te zijn (vgl. Mt
11,19); en Hij nodigde allerlei
welgestelde mensen – Mattheüs,
Zachaeus, Jozef van Arimatea en
anderen – uit voor het Koninkrijk
van God. Van de andere kant had Hij
zowel in zijn dagelijkse activiteit als
in zijn prediking, ook een duidelijke
voorkeur voor hen die materieel
niets bezaten: in vergelijking met de
rijken stelt Hij de arme weduwe als
voorbeeld van onze relatie met God
(vgl.Lc 21,1-4); Hij vertelt hoe de
arme Lazarus in de schoot van
Abraham mag rusten, terwijl de rijke
die zijn naaste was er buiten
geplaatst blijft (vgl. Lc 16,19-23); Hij
zegt duidelijk dat “het voor een
kameel gemakkelijker is door het oog
van een naald te gaan dan voor een
rijke om in het Koninkrijk Gods te



komen” (Mt 19,24); Hij raadt zijn
leerlingen aan bij hun zending niets
mee te nemen dat niet onmisbaar is
(vgl. Lc 10,4-11); en Hijzelf is geboren
in een grot van iemand anders en zal
begraven worden in het graf van
iemand anders. Jezus leeft vrij van
materiële banden en geniet
tegelijkertijd van de geschapen
goederen. Het is geen kwestie van
evenwicht – een wankel compromis
tussen twee uitersten – maar van
harmonie: de schoonheid van de
rust. En deze harmonie vinden we in
Jezus Christus.

Maar er zijn geen universele
recepten: “Hoe je die twee eisen met
elkaar moet zien te combineren is
voor een groot deel een persoonlijke
kwestie, een kwestie van innerlijk
leven, namelijk om op ieder moment
te oordelen en in iedere situatie te
ontdekken wat God van ons vraagt.
Ik wil daarom liever geen vaste
regels geven”.[6] Inderdaad bestaat



het gevaar van uniformering, de
mogelijkheid dat we in de verleiding
komen een lijst van normen op te
stellen om er bedrieglijk zeker van te
zijn dat we een deugd beleven. Een
dergelijke benadering vergeet echter
de onmisbare rol van de
voorzichtigheid, zonder welke de
deugden gewoon niet kunnen
bestaan. Daarom is het niet zozeer
een kwestie van ons laten leiden
door “theoretische maatstaven” als
wel door “deze innerlijke stem die
ons waarschuwt, wanneer het
egoïsme of de overdreven
gemakzucht binnendringt”.[7] Waar
het op aankomt, aldus de heilige
Jozefmaria, zit hem “niet in het al
dan niet bezitten van iets, maar in de
vraag of men handelt
overeenkomstig de waarheid die het
christelijk geloof ons voorhoudt: de
geschapen dingen zijn alleen maar
middelen”.[8] Over de manier van
kleden bv. adviseerde hij iets dat ook
op andere gebieden van het gewone



leven kan worden toegepast: “U moet
u kleden naar uw positie, naar de
gewoonten van uw woonplaats, uw
familie, uw werk¼ zoals uw
vrienden en collega’s, maar dan
omwille van God”.[9] En tenslotte gaf
hij talrijke suggesties die iedereen op
zijn eigen omstandigheden kan
toepassen: geen behoeften creëren, je
spullen goed verzorgen, het een tijdje
zonder iets doen, de anderen het
beste geven, ongemakken met
vreugde aanvaarden, niet klagen als
er iets ontbreekt... en nog zoveel
andere kleine dingen die iedereen
kan ontdekken in zijn persoonlijke
gebed.

Liefde voor de wereld en
solidariteit

De heilige Jozefmaria heeft op
verschillende momenten in zijn
leven materiële armoede gekend.[10]

Bovendien trachtte hij bepaalde
persoonlijke gewoonten in stand te



houden om zijn geest van armoede te
waarborgen, al vond hij dat deze niet
voor alle gelovigen van het Werk
moesten gelden. Daarbij was hij zich
ervan bewust dat God hem riep om
een geest van heiligheid te
bevorderen midden in de wereld,
niet daarbuiten. Dus zelfs als
anderen geroepen waren tot radicale
gebaren van materiële onthechting
als getuigenis van de ultieme rijkdom
van God, was hij ervan overtuigd dat
het specifieke voor gewone
christenen zou zijn “een
uitdrukkelijk getuigenis [te zijn] van
de liefde voor de wereld en van
solidariteit met de mensen”.[11]

In de zomer van 1974 had hij in Lima
een ontmoeting met enkele
echtparen. Die bijeenkomst was een
verrassing, want de stichter van het
Opus Dei was de voorafgaande dagen
ziek geweest. “Vader, ik wil graag dat
mijn gezin met een zekere mate van
comfort leeft”, begon een van de



aanwezigen, als inleiding op de vraag
hoe de armoede in deze context kan
worden beleefd. “Eén ding is het met
een bepaald comfort te leven, maar
iets anders is het om op te scheppen
met luxe”, antwoordde de heilige
Jozefmaria. “Dat laatste lijkt mij niet
goed, maar het eerste wel. Meer nog:
je hebt de plicht om ervoor te zorgen
dat jouw gezinsleden bepaalde
gemakken hebben. (…) Gedraag je
dus als een goede echtgenoot, als een
goede vader, en wees gul voor je
vrouw en kinderen. En verder: pronk
niet met luxe, wees een beetje streng
voor jezelf en help anderen”.[12]

Hier wordt uiteengezet wat een
manier kan zijn om midden in de
wereld de armoede te beleven,
terwijl we houden van de goederen
die God ons heeft gegeven: in de
juiste mate edelmoedig zijn,
persoonlijk ongemak accepteren om
deze deugd te beoefenen, anderen
die het nodig hebben helpen. Bij een



andere gelegenheid gaf de heilige
Jozefmaria als voorbeeld een
bejaarde vrouw die hij kende, die de
deugd van armoede beleefde terwijl
ze rijk was: “De persoon over wie ik
u nu vertel, woonde in een
voornaam huis, maar ze gaf nog geen
twee stuiver per dag voor zichzelf
uit. Haar personeel echter betaalde
ze wel royaal en de rest besteedde ze
om behoeftigen te hulp te komen,
terwijl ze zichzelf allerlei dingen
ontzegde. Deze dame had geen
gebrek aan dingen waar anderen zo
naar verlangen, maar zelf was ze
arm, zeer offervaardig, aan alles
volledig onthecht.”[13] De deugd van
armoede beleven veronderstelt een
daadwerkelijke zorg voor hen die in
economische moeilijkheden
verkeren. “Gebed tot God en
solidariteit met de arme en lijdende
mens zijn onlosmakelijk met elkaar
verbonden”, aldus paus Franciscus.
“Om God te eren op een manier die
Hem aangenaam is, moeten we



erkennen dat iedere mens, zelfs de
meest behoeftige en verachte, het
beeld van God in zich draagt. (…) De
confrontatie met iemand die in
armoede leeft, daagt ons uit en
vraagt een antwoord van ons: hoe
kunnen wij helpen om hun
marginalisering en lijden op te
heffen of op zijn minst te
verzachten? Hoe kunnen wij hen ook
in hun geestelijke armoede
helpen?”[14] Deze vragen vormen
vooral een uitdaging voor christenen
die Christus willen uitdragen in hun
beroep, waar zoveel kan worden
gedaan om anderen te helpen.
Daarom drong de heilige Jozefmaria
erop aan dat “wij de plicht hebben
om ervoor te zorgen dat er elke dag
minder armen in de wereld zijn. (...)
We verdienen geld door te werken,
mijn kinderen, door ons te
bekwamen in ons beroep, en het
Werk rust op de heiliging van het
werk”.[15]



* * *

“Beschouw wat jullie hebben
gegeven als heel weinig, want jullie
zullen des te meer ontvangen”[16],
zegt de heilige Teresa van Ávila. De
deugd van armoede stelt ons in staat
om in alle omstandigheden gelukkig
te zijn, zelfs wanneer we niet hebben
wat we nodig hebben. Arm van geest
zijn betekent dat wij ons vertrouwen
niet stellen in de goederen die wij
hebben, maar in God en via Hem in
de anderen. “Vrij om te beminnen:
dit is de betekenis van onze geest van
armoede, soberheid en
onthechting.”[17] Als we die vrije
ruimte aanboren, maken we ons
alleen nog druk om het enige wat
noodzakelijk is (vgl Lc 10,42), waar
het werkelijk om gaat, nl. dat we het
beste deel bewaren, dat ons niet zal
worden ontnomen.



[1] Paus Franciscus, Audiëntie,
19-12-2018.

[2] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 118.

[3] H. Johannes Paulus II, Toespraak,
2-7-1980.

[4] H. Jozefmaria, Gesprekken, nr. 110.

[5]Ibid.

[6] Ibid.

[7] Ibid., nr. 111.

[8] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 118.

[9] Ibid., nr. 122.

[10] Dit blijkt bv. uit het faillissement
van zijn vader toen hij een puber
was, de moeilijke jaren van de
Spaanse Burgeroorlog, en de
materiële problemen toen hij in
Rome woonde.



[11] H. Jozefmaria, Gesprekken, nr.
110.

[12] H. Jozefmaria, aantekeningen van
een familiebijeenkomst, 25-7-1974.

[13] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 123.

[14] Paus Franciscus, boodschap,
15-11-2020.

[15] H. Jozefmaria, aantekeningen van
een familiebijeenkomst, 24-4-1967.

[16] H. Teresa van Avila, Weg der
volmaaktheid, 33, 2.

[17] Mgr. F. Ocáriz, Pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-

https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xii-waar-het-werkelijk-om-gaat/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xii-waar-het-werkelijk-om-gaat/


xii-waar-het-werkelijk-om-gaat/
(7-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xii-waar-het-werkelijk-om-gaat/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XII): Waar het werkelijk om gaat

