opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (XI): En
dan spreekt de
wereld tot jou

Juist als we ons verlangen naar
kennis matigen kunnen we de
kern van de realiteit bereiken,
en midden in de wereld
beschouwende zielen zijn.

11-8-2022

Er zijn verschillende manieren om
hetzelfde object te zien. Bij het zien
van een groot feestmaal, met allerlei
soorten voedsel, kleuren,



garneringen en smaken, heeft de
bewonderende blik van een
fotograaf niets te maken met de
hebberige blik van een gulzigaard.
Of, om aan meer gewone situaties te
denken, onze blik als we de koppen
van een krant doornemen is meestal
anders dan die waarmee we een
zonsondergang gadeslaan. De
verschillen tussen deze manieren
van kijken zijn niet alleen te
verklaren door de omstandigheden
van het moment of door de dingen
die zich voor onze ogen bevinden.
Wat ze verschillend maakt is in
werkelijkheid iets diepers, iets dat te
maken heeft met de manier waarop
wij ons tot de wereld verhouden.

De hele prediking van de heilige
Jozefmaria spoort ons aan om
“contemplatieve zielen te zijn, die
bezig zijn met de aangelegenheden

van de aarde”.™



Daarvoor is het nodig op een nieuwe
manier naar de realiteit te leren
kijken: met een blik die niet slechts
één aspect — het bruikbare deel —
waarneemt van wat zich voor onze
ogen bevindt; een blik die niet alleen
maar probeert dat waarnaar we
kijken te krijgen en te bezitten. De
contemplatieve blik is in wezen noch
egoistisch noch bezitterig: hij is
transparant, sereen, ontvankelijk,
edelmoedig. En wie met God wil
leven, kan er niet omheen deze
manier van kijken te leren. Alleen
door onze blik zo te veranderen
zullen wij de goddelijke glans
kunnen ontdekken in alles wat ons
omringt, en een glimp opvangen van
de diepe waarheid van de dingen en
gebeurtenissen, “want door Hem
hebben wij het leven, het bewegen
en het zijn” (Heb 17,28). Het is
interessant dat de stichter van het
Opus Dej, toen hij mogelijke thema’s
noemde die in de vorming van jonge
mensen moeten worden behandeld,



heeft geschreven: “Uitwendige
versterving — vooral de blik;
innerlijke versterving — vooral de
nieuwsgierigheid”.” Deze twee
aspecten die nauw verbonden zijn
met het contemplatieve leven, maken
deel uit van de deugd van sterkte
voor wat betreft het verlangen naar
kennis, dat een van de sterkste
neigingen van onze natuur is.
Hoewel het woord ‘matigheid’ in het
gewone spraakgebruik misschien
doet denken aan het idee van
beperking, is dat een nogal
onvolledige opvatting. Het Latijnse
woord temperare, waar de term die
wij gebruiken [matigen] vandaan
komt, betekent ‘de dingen in de juiste
dosering vermengen’. Zo wordt
iemand die matig is in zijn verlangen
naar kennis niet meegesleept door
het onmiddellijk waarneembare,
maar lukt het hem om steeds verder
dan dat te gaan. Hij ontwikkelt een
open, aandachtige en rustige
houding, die hem in staat stelt tot de



kern van de dingen door te dringen.
En dan spreekt de wereld tot hem.

De nieuwsgierige blik

Er is een manier van kijken die, nog
niet gevormd door de matigheid, zich
gedraagt als een vlinder die van
bloem naar bloem vliegt. Het is de
houding van iemand die zo kort
mogelijk bij iets stil blijft staan als
nodig is om zijn nieuwsgierigheid te
bevredigen en eruit te halen wat hij
zoekt. Deze blik wil niet de
werkelijkheid helemaal in zich
opnemen of haar in al haar diepte
begrijpen, maar zoekt alleen het
genot dat voortkomt uit een
zintuiglijke waarneming of een
vluchtige smaak, veroorzaakt door
de nieuwe informatie over de
wereld. Het is wat de heilige
Johannes noemt ‘het begeren der
ogen’ (I Joh 2,16) en wat de heilige
Thomas van Aquino, verscheidene
eeuwen later, curiositas™ -



nieuwsgierigheid - zal noemen. Voor
deze laatste is het tegendeel van de
curiositas de studiositas, die bestaat
in het vinden van de juiste dosis — als
onderdeel van de matigheid — in ons
verlangen om te weten. De
studiositas wil niet alleen maar een
grens stellen, maar ook de obstakels
uit de weg ruimen die ons
verhinderen een diepgaande kennis
op te doen, en ze gaat niet de
inspanning en vermoeidheid uit de
weg die horen bij elk leerproces.

Aan onze nieuwsgierigheid toegeven
kan een houding van weinig belang
lijken, alsof die slechts de buitenkant
van ons bestaan raakt. Wat kan het
mij schaden om gewoon met wijd
open ogen door de wereld te gaan en
alles eruit te persen wat mij wordt
aangeboden? Maar laten we
luisteren naar deze woorden van
Jezus: “De lamp van het lichaam is
het oog. Wanneer dus uw oog helder
is, zal heel uw lichaam verlicht



zijn” (Mt 6,22). Als het oog het hele
lichaam verlicht, heeft onze blik dus
impact op ons hart. En bijna zonder
het te beseffen schiet de
nieuwsgierigheid dieper en dieper
wortel in ons wezen. Soms kunnen
we deze versnippering gemakkelijk
waarnemen in de wereld van de
sociale netwerken of op internet: we
merken dat we van pagina naar
pagina swipen, zonder zelfs maar te
weten wat we zoeken. En achter die
doelloze blik zit misschien een
rusteloze geest, die zich uit in
gedachteloos geklets, in verdoving of
innerlijke onrust.

In deze zin kan de blik die van bloem
naar bloem dwaalt “het symptoom
zijn van een echte ontworteling; het
kan betekenen dat de persoon het
vermogen verloren heeft om bij
zichzelf te blijven”."

Min of meer bewust van onze
innerlijke leegte proberen wij naar



buiten te vluchten, naar de wereld
van de afleiding, en paradoxaal
genoeg verlaten wij zo de enige
plaats waar wij degene zullen vinden
die onze dorst kan lessen. De heilige
Augustinus heeft deze ervaring als
volgt verwoord: “En zie, Jij was in mij
en ik was buiten, en buiten mij zocht
ik Jou; en misvormd als ik was, wierp
ik mij op de schoonheden van jouw
schepselen. Jij was bij mij, maar ik
was niet bij Jou. Ik werd van Jou
weggehouden door die dingen die,
als ze niet in Jou zouden zijn,
helemaal niet zouden zijn”.*

Als we met onze blik dus de kern van
de werkelijkheid willen bereiken,
moeten we niet alleen de deur naar
onze eigen innerlijke wereld open
zetten, maar tegelijk een rustig
leerproces van waarneming
ontwikkelen: bij de dingen blijven
stilstaan, nadenken, niet in haast
vervallen. Voordat we bijvoorbeeld
op de playknop van een



aantrekkelijke video of serie
drukken, is het goed om na te denken
of dat echt wel is wat we op dat
moment willen doen. Wie weet af te
zien van wat zijn ziel schaadt, of wat
hem verhindert te groeien, “is zich
ervan bewust dat zijn offer alleen
maar naar de schijn een offer is:
want wie zo leeft (...) bevrijdt zich
van veel slavernijen en zal
uiteindelijk, diep in zijn hart, de
liefde van God smaken”."

“Afleiding zoeken. — Je hebt afleiding
nodig...! Je spert je ogen wijd open,
om de beelden van de wereld goed
op te nemen”, schrijft de heilige
Jozefmaria, om de lezer te prikkelen.
En direct antwoordt hij: “Sluit ze
helemaal: heb innerlijk leven, en je
zult in onvermoede kleuren en
vormen de pracht van een mooiere
en nieuwe wereld zien: je zult met
God omgaan”.”



Natuurlijk bedoelt de stichter van het
Opus Dei niet dat wij niet kunnen
kijken naar of opgaan in een
werkelijkheid die hij ons zelf
aanwijst als een plaats van
ontmoeting met God. Hij bedoelt dat
deze externe blik in feite
samenhangt met onze innerlijke
wereld en tegelijkertijd, ten goede of
ten kwade, ons innerlijk bepaalt.

De egocentrische blik

Als we ons niet matigen in wat we
allemaal willen zien, kunnen we
onbedoeld een egoistische, hebberige
belangstelling krijgen, die lijkt op die
van een dier dat zijn prooi zoekt.
“Bedenk dat een hebberig oog iets
ergs is” (Sir 31,13), waarschuwt de
Heilige Schrift. Net zoals een blik die
van bloem tot bloem dwaalt, is deze
begerige blik meestal geen
oppervlakkig verschijnsel: vaak
onthult hij een manier van omgaan
met de wereld die diep binnenin de



persoon ligt. Het is de instelling van
iemand die alles ziet door het prisma
van zijn eigenbelang en bijgevolg de
wereld waardeert in verhouding tot
het onmiddellijke voordeel dat die
hem oplevert. Het is alsof zijn hart
vergrendeld is en alles vanuit één
gezichtspunt bekijkt; alsof alle
andere gezichtspunten ondoorzichtig
zijn geworden.

Het gebrek aan matigheid is
schadelijk, omdat het iemand
eenzijdig en ongevoelig maakt
waardoor hij de realiteit en de
personen in al hun nuances niet
rustig kan beschouwen. Dit heeft op
zijn beurt invloed op zijn
beslissingen, want het ontbreken van
een reéle kennis van wie en wat hem
omringt is een belemmering om het
goede te doen. Iemand die gulzig is
bijvoorbeeld is verstrikt in het
najagen van de genoegens van zijn
maag; bij een feestmaal is hij niet in
staat alle creativiteit en schoonheid



ervan te zien. Hij kiest gewoon het
grootste of het lekkerste, maar hij
kan er niet echt van genieten, en
geen echt gesprek met anderen daar
voeren.

Want deze zelfzuchtige blik
beinvloedt ook de betrekkingen met
anderen. Wie niet vrij is in zijn
kijken heeft de neiging de mensen te
zien vanuit het standpunt van het
voordeel dat zij hem opleveren, de
gunst die hij hen kan vragen. Zijn
eerste reactie is niet om de ander in
de ogen te kijken en te vragen hoe
het met hem gaat, wat hij nodig
heeft, wat hij voor hem kan doen; en
hij merkt evenmin hoe uniek en
aantrekkelijk die andere persoon is.
Deze blindheid van de geest, dit
onvermogen om het stempel van God
te zien in de personen om ons heen
komt niet voort uit een verwarring
die veroorzaakt wordt door onze
zintuigen, maar door een vertekende
blik, die gevoelloos en afgestompt is



geraakt door het gebrek aan
matigheid. “Onze harten kunnen
gehecht zijn aan echte of valse
schatten, ze kunnen echte rust
vinden of indutten, lui en ongevoelig
worden”, zei paus Franciscus in zijn
boodschap voor een
Wereldjongerendag. “Hoe krachtig is
dit vermogen om lief te hebben en te
worden bemind! Laat deze kostbare
schat niet worden onteerd,
vernietigd of bedorven.Dat is wat er
gebeurt als we onze naaste gaan
gebruiken voor onze eigen
egoistische doeleinden.”™

Een paar vruchten van de
matigheid

Wie een gematigde blik heeft
verworven, ziet de wereld met
nieuwe ogen en ontdekt
onverwachte wonderen. Matiging
bevrijdt, zuivert ons hart,
vergemakkelijkt een serene relatie
met mensen en dingen: zij doet in



ons een houding van oprechte
belangstelling groeien, die zich niet
laat meeslepen door uiterlijkheden,
die niet overhaast oppervlakkige
oordelen velt. Het eerste gevolg van
de matigheid is dus ‘een rustige
geest’ die voortkomt uit de orde in
het innerlijk van de mens."

Een onthechte en zuivere blik let op
de echte schatten waarin hij rust kan
vinden. Als wij deze gevoeligheid in
ons willen laten groeien moeten we
besluiten de wereld te bekijken op de
manier van kunstenaars en dichters
die de rijke en diverse nuances in de
realiteit waarnemen. Wie herinnert
zich niet een gesprek met iemand die
met zijn weloverwogen mening over
een kunstwerk nieuwe schakeringen
van de wereld voor ons openlegde?

Een andere vrucht van de matigheid
is het vermogen al je krachten te

concentreren op de plannen die je je
hebt voorgenomen. Niet onnodig op



je mobiel kijken of niet op het
internet surfen terwijl je werkt of
studeert, kunnen dingen van weinig
waarde lijken die geen invloed
hebben op de structuur van je leven.
Maar in werkelijkheid kunnen dit
soort kleine verloocheningen
doorslaggevend zijn om je te
concentreren en met al je krachten te
verwezenlijken wat je wilt. ‘Nee’
zeggen tegen dat wat je geest in
duizend dingen verstrooit, is tegelijk
‘ja’ zeggen tegen wat werkelijk van
belang is. Deze inspanning
ontwikkelt bovendien je innerlijke
wereld en helpt, na verloop van tijd,
om alles wat oppervlakkig is te
ontmaskeren als een verspilling van
tijd en vrijheid. “Het leven krijgt zo
de schakeringen terug die door de
onmatigheid vervaagd waren. We
zijn dan weer in staat ons om de
ander te bekommeren, wat van ons
is met allen te delen, ons te wijden
aan grote taken.”™”



Een onthechte, serene en zuivere blik
stelt ons meer dan wat ook in staat
de ware schoonheid van alles wat
bestaat te ontdekken. Door de
matigheid te beleven kunnen we
méér — niet minder — genieten van de
geestelijke en ook van de materiéle
dingen. Als we vrijstaan tegenover
de wereld, vrij van het angstvallig
zoeken naar genot of zelfbevestiging,
kunnen we de waarheid van dingen
en mensen waarnemen; door deze
onafhankelijkheid kunnen wij ook in
de meest subtiele en onopvallende
dingen schoonheid ontdekken. “Men
heeft, niet zonder reden, gezegd dat
alleen degene die een zuiver hart
heeft in staat is echt te lachen. En het
is niet minder waar dat alleen
degene die de schoonheid van de
wereld met een zuivere blik
aanschouwt, deze schoonheid kan
ontwaren.”™"

De gematigde mens reikt dieper,
naar de waarheid van de dingen: de



wereld spreekt tot hem over God.
Daarom zullen zij die aan dit
avontuur beginnen, zich na verloop
van tijd herkennen in die uitroep van
de heilige Jozefmaria: “Mijn God, ik
ervaar aantrekkingskracht en

schoonheid in alles wat ik zie.”™”

"'H. Jozefmaria, Instructie voor het
Werk van sint Michael, 8-12-1941, nr.
70.

“' H. Jozefmaria, Instructie voor het
Werk van sint Rafael, 9-1-1935, nr.
135.

®'H. Thomas van Aquino, Summa
theologiae, II-11, q. 167 a.1 ad 2; a.2 ad
1.

“ygl. J. Pieper, De kardinale
deugden.

®'H. Augustinus, Belijdenissen, X, 27,
38.



' H. Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 84.

"I H. Jozefmaria, De Weg, nr. 283.

® paus Franciscus, Boodschap,
31-1-2015, nr. 2.

®'ygl. J. Pieper, De kardinale
deugden.

"9 Y, Jozefmaria, Vrienden van God,
nr. 84.

[11]

]J. Pieper, De kardinale deugden.

[12] H. Jozefmaria, De Smidse, nr.
415.

Maria Schoerghuber

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-


https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xi-en-dan-spreekt-de-wereld-tot-jou/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xi-en-dan-spreekt-de-wereld-tot-jou/

xi-en-dan-spreekt-de-wereld-tot-jou/
(20-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-xi-en-dan-spreekt-de-wereld-tot-jou/

	Heel menselijk, heel goddelijk (XI): En dan spreekt de wereld tot jou

