
opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (VII): ons
werk, de zuurdesem
van God

In dit zevende artikel zullen we
een paar deugden ontdekken
die met ons werk te maken
hebben en die verborgen liggen
in een beeld dat Jezus heeft
gebruikt: dat van de vrouw die
voor veel mensen brood maakt.
De uitdaging is om onze
dagelijkse bezigheden om te
zetten in liefde voor de mensen
om ons heen.



12-11-2021

Het werk, met zijn doeleinden en
vaste handelingen, was misschien
wel de realiteit die het best bekend
was bij degenen die naar Jezus
luisterden. Daarom komt het zo vaak
en vanuit zoveel verschillende
invalshoeken in zijn prediking voor.
Er is de zaaier die het zaad op het
veld uitstrooit, de koopman die
kostbare parels zoekt, de visser die
zijn net in zee uitwerpt... Op een dag
kijkt Jezus, om iets uit te leggen dat
zo belangrijk is als de manier
waarop God in de wereld werkt, naar
een van de oudste taken: die van het
bereiden van brood. “Waarmee zal Ik
het Rijk Gods vergelijken? Het gelijkt
op gist, die een vrouw in drie maten
bloem verwerkte, totdat deze in hun
geheel gegist waren.” (Lc 13,20). Zo
ontwikkelt zich het Rijk van God in
de geschiedenis: in nauwe



samenwerking met ons, in het ritme
van ons dagelijks werk, dat de gist is
die in het werk van God wordt
opgenomen en de wereld van
binnenuit verandert. Zoals Jezus bij
een andere gelegenheid zal zeggen:
“Mijn Vader is (…) voortdurend aan
het werk, en ook Ik houd niet op met
werken.” (Joh 5,17).

Met dit beeld van de vrouw die het
meel laat gisten, kent de Heer een
immense waardigheid toe aan een
taak die zo normaal is, dat het bijna
misplaatst lijkt. Degenen die naar de
Heer luisteren, zouden misschien
kunnen denken dat het, om zoiets
groots als de ontwikkeling van het
Godsrijk te beschrijven, meer op zijn
plaats zou zijn geweest te denken
aan het werk van een adellijk
persoon uit die tijd, of aan de taken
van hen die zich meer direct
bezighielden met religieuze zaken.
Maar Jezus, de Zoon van de
Allerhoogste, had zelf eenvoudige



handenarbeid verricht. Dus in plaats
van te verwijzen naar een positie
van politieke invloed, economische
doeltreffendheid of sociaal prestige,
dacht Hij aan het werk van die
onopvallende mensen die vroeg
opstaan, vóór de anderen, zodat dat
brood van de eerste maaltijd, dat
meestal maar een paar uur goed
blijft, op tijd klaar is.

Drie maten meel

Bij de beschrijving van het tafereel
van deze vrouw die het deeg
bewerkt, vermeldt Jezus een zeer
suggestief detail: de hoeveelheid
meel. In de Joodse wereld van die tijd
kwam drie ‘maten’ meel overeen met
ongeveer tweeëntwintig liter deeg,
waarmee genoeg brood kon worden
gemaakt om honderd mensen te
voeden. Een dergelijke hoeveelheid
meel geeft aan dat de vrouw niet
alleen werkt voor haar eigen gezin,
hoe groot dat ook is. Haar werk lijkt



eerder gericht op een behoefte van
de gemeenschap. Het is dus niet
moeilijk ons haar volop aan het werk
voor te stellen, waarbij zij haar hart
richt op degenen die van al dat brood
zouden genieten. Want zo gebeurt
het bij elk werk: het brengt ons in
relatie met anderen, het plaatst ons
ergens waar we bijdragen aan het
welzijn van anderen. Inderdaad
“ontstaan de meest intense vreugden
van het leven, wanneer men als
voorschot op de hemel voor het
geluk van de ander kan zorgen. Hier
moet de gelukkige scène in de film 
Babette’s Feast genoemd worden,
waar de gulle kokkin een erkentelijke
omarming krijgt en wordt geprezen:
‘Wat zul jij de engelen een plezier
doen!’. Zoet en troostend is de
vreugde die voortkomt uit de ander
een genoegen te doen.”[1]

Zoveel brood, voor zoveel mensen
zou behoorlijk wat tijd en moeite
kosten. Maar deze vrouw gaat de



uitdaging aan en volhardt in haar
werk “tot het deeg in zijn geheel
gegist was” (vgl. Lc 13,20). Het
begonnen werk afmaken, en het goed
afmaken, vereist sterkte,
concentratie, doorzettingsvermogen,
stiptheid … Om te bereiken dat we
net zo werken als deze vrouw,
moeten we onze luiheid overwinnen,
die gewoonlijk “het eerste front is
waarop we moeten strijden”.[2] Zo
weten wij dat Paulus geen twee keer
heeft nagedacht over het corrigeren
van de luiheid die in de vroege
christenen van Tessalonica was
binnen gesijpeld. Sommigen van hen
dachten dat de tweede komst van de
Heer op handen was, en zij zeiden bij
zichzelf dat het niet veel zin meer
had om te werken; zij leefden dus
“werkeloos rondhangend, (…), maar
wel zich met alles bemoeiend” (2
Tess 3,11). Maar Paulus zegt hen: “Als
iemand niet wil werken, zal hij ook
niet eten.” (2 Tess 3,10).



De Vader heeft ons gesproken over
de waarden van het werk, ook van
werk dat ons een beetje meer moeite
kost, wanneer wij daarin een kans
van liefde en vrijheid ontdekken:
“Wij kunnen zelfs de plichten die
misschien onaangenaam zijn, met
vreugde vervullen. Zoals de heilige
Jozefmaria ons zegt, ‘mogen we niet
denken dat we alleen met vreugde
het werk dat we leuk vinden kunnen
doen’. We kunnen met vreugde – en
niet met tegenzin – doen wat ons
moeite kost, wat we niet leuk vinden,
als we het uit liefde en met liefde
doen, en dus vrijwillig.”[3] Dit geldt
zelfs voor moeilijkheden in verband
met de eigen werksituatie, zoals
werkloosheid of ziekte, het verlies
van energie met het verstrijken van
de jaren, spanningen of
onzekerheden in de eigen sector, enz.
De heilige Jozefmaria, zich bewust
van hoe vaak dit soort situaties in het
leven voorkomen, zei realistisch:
“Ziekte en ouderdom worden,



wanneer zij komen, veranderd in
beroepsarbeid. En zo onderbreken
we volgens de geest van het Werk
niet ons streven naar de heiligheid
die, zoals de deur in de scharnieren,
rust op het beroepswerk.”[4]

Als er liefde in het spel is

Er zijn veel redenen die ons ertoe
kunnen brengen te volharden in een
eerlijke taak: de
verantwoordelijkheid om te zorgen
voor degenen die van ons afhankelijk
zijn, de wens anderen te dienen, het
enthousiasme om iets nieuws te
creëren, enzovoort. Maar ook onze
goede bedoelingen kunnen
geleidelijk aan vormen van
eigenliefde aannemen, zoals het
verlangen naar erkenning of het
verlangen om te presteren en te
schitteren voor de anderen. Andere
keren kunnen we worden belaagd
door de verleiding om te hard te
werken: een subtiele afwijking, vaak



onder het mom van een deugd. De
perfectionist en de ‘workaholic’
lijden aan dit soort wanorde. Wat
oorspronkelijk een streven was om
de dingen goed en efficiënt te doen,
kan afglijden naar wat de heilige
Jozefmaria ‘professionalitis’ noemde:
[5]een buitensporige toewijding aan
het werk, die bijna alle tijd voor
andere dingen in beslag neemt.
“Jullie werk – schreef hij eens – moet
verantwoordelijk zijn, volmaakt,
voor zover de menselijke taak
volmaakt kan zijn: met liefde voor
God, maar in gedachten houdend dat
het beste vaak de vijand is van het
goede. Doe de dingen goed, zonder
manieën of obsessies, maar door ze
af te maken, door altijd de laatste
steen te leggen en met zorg voor de
details.”[6]

Het probleem van de
‘professionalitis’ is niet zozeer de
manier waarop men werkt, maar het
belang dat iemand aan het werk in



zijn leven toekent. Het is heel goed,
ook voor de geestelijke en
lichamelijke gezondheid, om niet uit
het oog te verliezen dat het werk
gericht is op een grotere zending en
dat alleen die zending zin geeft aan
het bestaan van een zoon of dochter
van God. De voorzichtigheid zal ons
helpen om ons werk, hier en nu, te
integreren in een horizon die veel
verder reikt dan het werk zelf. Een
horizon die niet bestaat uit
doeleinden, noch uit deadlines, maar
uit mensen: te beginnen met God, die
rekent op de momenten waarop wij
speciaal zorg dragen voor onze
relatie met Hem, en verder – ook
daar wacht de Heer op ons – met de
mensen om ons heen, die onze tijd,
onze genegenheid, onze aandacht
nodig hebben.

Het beeld van de vrouw die het
brood kneedt houdt ons de beste
reden om te werken voor ogen. Zij
maakt van haar werk een gave, een



zegen: behalve brood geeft de vrouw
ook liefde, want wanneer wij iemand
een geschenk geven "is het eerste wat
wij hem geven de liefde waarmee wij
hem het goede toewensen".[7] De
vrouw beperkt zich er niet toe haar
naaste te geven wat hem toekomt,
want wanneer er liefde in het spel is,
geeft iemand zichzelf. Daarom zei de
heilige Jozefmaria altijd dat wij ons
niet mogen beperken “tot het maken
van dingen, tot produceren. Het
werk vloeit voort uit de liefde, is een
uiting van liefde en gericht op de
liefde”.[8] Wanneer iemand op die
manier voor ons werkt, voert dat ons
naar de liefde, omdat het ons doet
binnentreden in de logica van de
gave: de ene liefde brengt de andere
voort, zoals de ene glimlach de
andere voortbrengt, waardoor de
harten één voor één worden
omgevormd. De liefde van deze
vrouw, uitdrukking van de liefde van
God, is de levende gist die, als een
geschenk van haar, degenen die het



brood dat zij met haar handen heeft
bewerkt ontvangen, verandert.

De hele wereld is voor ons een
altaar

De verwijzing naar de drie maten
meel heeft nog een andere betekenis,
die kan worden begrepen uit de
Bijbelse voorafbeeldingen ervan: het
is dezelfde maat die Abraham en
Sara aanbieden om de drie
geheimzinnige mannen te eren die
hen in Mamre bezoeken (vgl. Gen.
18,6), en het is ook de maat die
Gideon gebruikt om een offer aan te
bieden dat de Heer door het vuur
van een engel verteert (vgl. Jud.
6,19-21). Misschien dat in een Jood
die naar Jezus luisterde alleen al het
noemen van de maten deze heilige
handelingen zouden worden
opgeroepen (ook al werden offers
gewoonlijk zonder zuurdesem
gebracht). Met deze toespeling lijkt
de Heer ons eraan te willen



herinneren dat het werk van deze
vrouw een offer is aan God, net zoals
ons werk dat kan zijn wanneer wij
het verenigen met de Heilige Mis. Zo
maken we van het menselijke, van
onze uren van werk, iets heiligs. En
dan wordt het mooie feit bewaarheid
dat “de hele wereld (...) een altaar
voor ons is”.[9]

De heilige Jozefmaria spoorde ons
altijd aan om de Eucharistie “tot het
centrum van ons innerlijk leven te
maken, zodat we weten hoe we met
Christus kunnen samenzijn door
Hem de hele dag bij ons te weten,
nauw verenigd met zijn offer: al ons
werk heeft deze betekenis. En dit zal
ons ertoe brengen in de loop van de
dag tot de Heer te zeggen, dat wij ons
door Hem, met Hem en in Hem
aanbieden aan God de Vader, ons
verenigend met al zijn intenties, ten
bate van alle schepselen. Als we zo
leven, zal onze hele dag een Mis
zijn”.[10]



Het beeld van deze vrouw met haar
handen in het deeg dateert zeker uit
de kindertijd van Jezus. Wie weet?
Misschien was het zelfs zijn moeder,
de heilige Maria, die zo vaak het
brood bereidde. Wij stellen ons haar
voor terwijl zij zich op haar werk
concentreert en ervoor zorgt dat het
natuurlijke gistingsproces zijn beloop
krijgt. Zoals in ons werk: als we het
onder de ogen van God doen, laten
we Hem onze inspanningen
gebruiken om zijn rijk uit te breiden
met zijn goddelijke zuurdesem. Zo
heeft Hij het de heilige Jozefmaria
laten zien: “Ik zie nu al, door de
eeuwen heen, tot de laatsten van
mijn kinderen (...) professioneel
handelen, met de wijsheid van een
artiest, met het geluk van een
dichter, de zekerheid van een leraar
en een bescheidenheid die
overtuigender is dan
welsprekendheid, het welzijn van de
hele mensheid zoekend door te
zoeken naar de christelijke



volmaaktheid in hun beroep en in
hun situatie in de wereld.[11]

Javier del Castillo

[1] Paus Franciscus, apost. Exhort. 
Amoris Laetitia, nr. 129.

[2] Heilige Jozefmaria, Brieven 2, nr.
10.

[3] Mgr. F. Ocáriz, Pastorale brief,
9-1-2018, nr. 6.

[4] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van zijn prediking.

[5] Vgl. heilige Jozefmaria, De Voor,
nr. 502.

[6] Heilige Jozefmaria, Brieven 36, nr.
38.

[7] Heilige Thomas van Aquino, 
Summa theologica, I, q. 38, a.2, antw.



[8] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 48.

[9] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een meditatie,
19-3-1968.

[10] Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van zijn prediking,
27-5-1962.

[11] Heilige Jozefmaria, Brieven 3, nr.
4.

Javier del Castillo

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-

vii-ons-werk-de-zuurdesem-van-god/
(9-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vii-ons-werk-de-zuurdesem-van-god/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vii-ons-werk-de-zuurdesem-van-god/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-vii-ons-werk-de-zuurdesem-van-god/

	Heel menselijk, heel goddelijk (VII): ons werk, de zuurdesem van God

