opusdei.org

Heel menselijk, heel
goddelijk (ITI): De
gevoelens van
Christus zoeken

In dit derde artikel dringen we
door tot de kern van de
deugden: wat ze zijn, hoe ze ons
gevoelsleven regelen en
waarom ze ons vrijer maken.

17-8-2021

Ze hadden al heel wat vragen gesteld
met de bedoeling Jezus in zijn
redevoering te doen struikelen. De
Heer beantwoordde ze een voor een



zonder ongeduldig te worden. Aan
het eind onderbreekt een
Schriftgeleerde, verbaasd over alles
wat hij had gehoord, Hem. Vol
bewondering over de leer van de
Meester, legt hij in het openbaar een
twijfel voor die hem al enige tijd
onrustig maakte. Wat is het
belangrijkste in het leven? Hij, die
gewend was zelfs de kleinste
voorschriften nauwgezet uit te
voeren, was soms in verwarring: hij
kon er niet achter komen wat
essentieel was in alles wat hij deed.
En zo kwam hij met zijn vraag: “Wat
is het allereerste gebod?” (Mc 12,28).
Jezus wil het innerlijk van deze man,
die oprecht op zoek is naar geluk,
eenvoudiger maken en hij gebruikt
woorden uit de Schrift die lijken op
de taal van geliefden: “Gij zult de
Heer uw God beminnen met geheel
uw hart, geheel uw ziel, geheel uw
verstand en geheel uw kracht” (Mc
12,30).



Jezus wil ons doen begrijpen dat het
leven van hen die in God geloven
“niet kan worden versmald tot een
angstige en dwangmatige
gehoorzaamheid, maar dat het de
liefde als beginsel moet hebben”[1].
Liefhebben met ons hart, verstand,
ziel en krachten. Maar hoe bereiken
we dit? Paulus wees de Filippenzen
de weg: “Die gezindheid moet onder
u heersen welke ook Christus Jezus
bezielde” (Fil 2,5); alles voelen en op
alles — personen, gebeurtenissen,
situaties — reageren zoals Jezus. De
gevoelens van Christus zijn het
uitgangspunt om de innerlijke
verdeeldheid te overwinnen die de
stabiliteit van de liefde in de weg
staat. Als wij niet alleen de
voetstappen en de woorden van de
Heer volgen, maar ook trachten te
voelen zoals Hij, zullen wij die
eenvoud en dat geluk vinden
waarnaar de Schriftgeleerde
verlangde.



Het belang van onze innerlijke
wereld

De Catechismus van de Kerk zegt ons
dat de hartstochten, de gevoelens,
“natuurlijke componenten zijn van
de menselijke psyche, zij vormen de
plaats waar het zintuiglijke leven en
het leven van de geest in elkaar
overgaan en verzekeren de band
tussen beide”[2]; zij zijn aanwezig in
het leven van alle mensen en waren
dus ook aanwezig in het leven van
Christus. Wij weten dat Jezus huilde
bij het graf van zijn vriend Lazarus
(vgl. Joh. 11,35) of dat hij streng
optrad tegen de handelaars die van
de tempel van Jeruzalem een
marktplaats hadden gemaakt (vgl.
Joh. 2,3-17). We zien Hem ook met
vreugde beschouwen hoe de
eenvoudigen het Evangelie
aanvaarden (vgl. Mt 11,25).

Om het gebied van onze affectiviteit
goed te begrijpen, moeten we eerst



een onderscheid maken tussen onze
handelingen enerzijds en onze
gevoelens of hartstochten anderzijds;
of, met andere woorden, tussen wat
we doen en wat er ons gebeurt. Wij
zeggen dat wij handelen wanneer wij
iets op eigen initiatief plannen en
uitvoeren: bijvoorbeeld wanneer wij
besluiten te gaan studeren of een
zieke vriend te gaan bezoeken. Op
andere momenten daarentegen
kunnen wij verrast worden door een
onverwachte reactie op een situatie:
woede over een woord dat wij
beledigend vinden, droefheid over de
onverwachte dood van een geliefd
persoon, of afgunst over iets
waardevols dat wij graag zouden
willen hebben. Deze
gemoedsgesteltenissen die zich
voordoen zonder dat wij daarvoor
kiezen, worden gevoelens of
hartstochten genoemd.

Juist omdat gevoelens niet door ons
gekozen worden, zijn zij noch een



verdienste noch een zonde. Dit
betekent echter niet dat zij altijd
neutraal zijn, want zij “krijgen een
morele kwalificatie in de mate
waarin zij afhangen van de rede en
van de wil”[3]; dat wil zeggen, voor
zover zij actief worden gezocht of we
ermee instemmen door ze te
aanvaarden. De spontaniteit
waarmee zij in ons opkomen,
betekent evenmin dat zij
onbelangrijk zijn voor het christelijk
leven, want in feite is het tegendeel
waar: onze gevoelens
veronderstellen een voorafgaand
oordeel over de gebeurtenis naar
aanleiding waarvan zij opkomen en
ze suggereren een daaropvolgende
handelwijze. En we kunnen ze
geleidelijk aan vorm geven, zodat ze
steeds meer in overeenstemming zijn
met wat we werkelijk willen.

Bijvoorbeeld, bij een gebeurtenis die
ons goed lijkt, ontstaat een gevoel als
vreugde of enthousiasme, wat dan



handelingen stimuleert zoals de
situatie toejuichen of tot iemand
toenadering zoeken. Anderzijds
ontstaat bij een gebeurtenis die wij
slecht vinden een gevoel als woede of
droefheid, wat dan tot daden leidt als
verwijten of afstand nemen.
Logischerwijze zijn er gelegenheden
waarbij een situatie niet moet
worden toegejuicht, ook al is het
oordeel dat aan onze gevoelens
voorafgaat positief; of er zullen ook
gevallen zijn waarin wij een
belediging zien waar er geen is en
het zou dan een vergissing zijn te
reageren met een veroordelend
gedrag. Men kan dus zeggen dat
wanneer onze hartstochten
gebaseerd zijn op een waar oordeel,
zij een hulp zijn voor het christelijk
leven, omdat zij het mogelijk maken
spontaan het goede te doen, maar dat
wanneer zij gebaseerd zijn op een
vals oordeel, zij dit belemmeren.



Natuurlijk kan iemand die
hartstochten voelt die gebaseerd zijn
op verkeerde percepties van de
werkelijkheid, toch goed handelen
door zich met moeite tegen dat
gevoel te verzetten. Maar je kunt niet
je hele leven tegen de stroom op
roeien, voortdurend vechtend tegen
de aanvallen van slechte
hartstochten, doen waar je geen zin
in hebt, of altijd maar verwerpen
waar je gevoelsleven je toe neigt. Een
aanhoudende strijd tegen je eigen
gevoelens kan gemakkelijk leiden tot
ontmoediging of uitputting. Als je er
niet in slaagt deze innerlijke wereld
op te voeden, wordt het uiteindelijk
moeilijk om te onderscheiden wat
goed en wat slecht is, omdat je geest
verduisterd is; en dan zullen we vaak
zonder erover na te denken
makkelijk toegeven aan de gevoelens
zoals die in ons opkomen.

De opvoeding van ons gevoelsleven



“Opvoeden is in het leven
binnenleiden en de grootsheid van
het leven is het op gang brengen van
processen, jonge mensen leren
processen op gang te brengen en niet
‘ruimten’ in te nemen”[4]. Zo
antwoordde de paus eens aan een
leerkracht tijdens een ontmoeting
met het onderwijzend personeel van
een school. Deze aanbeveling geldt
ook voor de vorming van het
gevoelsleven. Deze is er niet alleen
maar op gericht slechte hartstochten
in te dammen of bepaalde
gedragingen te verhinderen, maar
om beetje bij beetje de gevoelswereld
vorm te geven, zodat onze spontane
neigingen ons helpen om snel en op
natuurlijke wijze het goede te doen.
Het opvoeden van onze gevoelens is
het begin van een proces dat ons
ertoe zal brengen Gods genade beter
te aanvaarden en ons zo met Jezus te
vereenzelvigen. Een goed geordend
gevoelsleven stelt ons in staat graag
te doen wat goed is; het stelt ons,



bijna altijd, in staat te doen wat ons
bevalt en wat tegelijkertijd
overeenkomt met wat God behaagt.

Om onze gevoelens op te voeden is
het nodig ze te begrijpen, te weten
waardoor ze opkomen. Wijj zijn
geschapen met een natuurlijke
neiging naar wat goed voor ons is:
het instinct om te overleven, de
seksuele neiging, het verlangen naar
kennis, de noodzaak om te werken
en vrienden te hebben, de redelijke
behoefte aan erkenning en respect
van de mensen om ons heen, het
zoeken naar zingeving en
transcendentie, enzovoort. Al deze
natuurlijke neigingen zijn als een
kracht die uit ons voortkomt op zoek
naar wat we nodig hebben. Wanneer
de neiging vervuld wordt, ontstaat er
een positieve innerlijke weerklank,
en dit is een gevoel: vreugde,
dankbaarheid, sereniteit... Maar
wanneer de neiging gefrustreerd
wordt, ontstaat er een negatief



gevoel: woede, verwarring,
pessimisme...

Er zijn echter twee factoren die de
wereld van onze gevoelens
vervormen en belemmeren dat onze
ziel harmonieus functioneert. De
eerste is de wanorde die de zonde in
het systeem van onze neigingen
teweeggebracht heeft: de genade van
de rechtvaardiging in Christus neemt
wel de schuld weg, maar zij heeft
niet onmiddellijk de
ongeschondenheid van onze
verlangens hersteld: het is een weg
die geleidelijk moet worden afgelegd.
De tweede factor verschilt van
persoon tot persoon: afhankelijk van
de genoten opvoeding, het sociale
milieu en de persoonlijke zonden,
kan het organisme van onze
neigingen verder misvormd worden.
Om deze wanorde te corrigeren en te
voorkomen dat er negatieve
gevoelens opkomen, zullen wij
moeten afdalen tot de diepste laag



van onze persoonlijkheid en deze op
het goede richten. En dit wordt
bereikt door de deugden.

Wat zijn de deugden

Aan het begin van de 14e eeuw vulde
Giotto de binnenkant van een kapel
in Padua met fresco's, die vandaag de
dag worden beschouwd als een van
de belangrijkste kunstwerken ter
wereld. Aan de zijkanten stelt elk
schilderij een scene voor uit het
leven van Jezus en Maria, van de
Aankondiging tot de Hemelvaart. Ze
komen allemaal samen op de
achterwand, die het einde der tijden
voorstelt: de scéene van het Laatste
Oordeel, met de gelukzaligen aan
Christus’ rechterzijde en de
verdoemden aan zijn linkerzijde.
Maar er is nog meer: op de zijmuren,
in het onderste gedeelte, het gebied
het dichtst bij de toeschouwer, staan
twee reeksen van zeven afbeeldingen
die niet echt tot de heilsgeschiedenis



behoren: het zijn personificaties van
zeven deugden en zeven ondeugden.
In deze opeenvolging van beelden,
die aan beide zijden de Heer in zijn
majesteit tonen, schijnt de
kunstenaar de menselijke
medewerking aan deze goddelijke
geschiedenis te hebben willen
uitbeelden: onze mogelijkheid om
het werk van de genade te
vergemakkelijken of te bemoeilijken.
In die zin, zo heeft de heilige
Jozefmaria eens opgemerkt, zijn er
veel mensen “die misschien het
goddelijk woord nooit gehoord
hebben, of het vergeten zijn. Maar
hun aard is menselijk gesproken
oprecht, trouw, meelevend, eerlijk.
En ik durf te stellen dat, wie deze
karaktertrekken in zich verenigt, er
heel na aan toe is God een eerlijke
kans te geven, want de natuurlijke
deugden vormen het fundament van
de bovennatuurlijke deugden.”[5]
Maar wat zijn deugden? Kunnen we
ze bezitten op dezelfde manier als



wij iets in onze handen houden, een
pak dragen of schoenen aan hebben?
In zekere zin wel: de intelligentie en
de wil, die onze geestelijke
vermogens zijn, en ook de
lichamelijke streefvermogens,
hebben het vermogen om te bezitten.
Het gaat niet om materiéle objecten,
maar het zijn kwaliteiten die,
wanneer ze aangeleerd zijn totdat we
ze bezitten, goede gewoonten of
deugden worden genoemd. Deze
kwaliteiten zijn niet zichtbaar zoals
vormen en kleuren, maar hun
aanwezigheid in een persoon wordt
gemakkelijk opgemerkt. Een
wiskundige voert bijvoorbeeld
gemakkelijk bewerkingen en
berekeningen uit die iemand die
geen wiskunde heeft gestudeerd niet
eens kan begrijpen. Deze wiskundige
bezit een wetenschap, en dat is een
intellectuele deugd. Iemand die
matig is, om een ander voorbeeld te
geven, eet en drinkt zonder veel
moeite alleen wat redelijk is, omdat



hij een morele deugd bezit, die de
matigheid heet. Wie deze gewoonte
niet heeft, zal er slechts met moeite
in slagen zich te beperken tot wat
redelijk is; en wie daarentegen de
ondeugd bezit die tegen de matigheid
ingaat, de gulzigheid, zal gemakkelijk
meer eten dan hij zou moeten.

De morele deugden hebben drie
fundamentele dimensies. De eerste is
intellectueel van aard: aangezien de
deugden een reactie moeten regelen,
wordt er kennis van een levensstijl
voorondersteld, nl. die van iemand
die Christus navolgt. De deugd van
de armoede bijvoorbeeld
vooronderstelt kennis van de rol die
de economische goederen spelen in
het leven van een christen. De
tweede dimensie van de deugden is
gevoelsmatig van aard: ze zetelen in
de neigingen en ze verbeteren deze
beetje bij beetje waardoor ze steeds
spontaner overeenkomen met de
levensstijl van een christen. Dit



bereiken we door het herhalen van
handelingen die vrij zijn en
deugdzaam, en die worden verricht
juist omdat ze goed zijn.
Handelingen die goed lijken, maar
gesteld worden uit vrees,
wenselijkheid of andere motieven
die niets met het goede te maken
hebben, zullen onze menselijke
neigingen niet deugdzaam maken,
omdat ze ons gevoelsleven niet
verbeteren. De derde dimensie van
de deugden is tenslotte dat ze in ons
een aanleg voor het goede scheppen:
de deugdzame persoon bezit een
bijzonder gemak en inzicht om te
onderscheiden tussen wat goed en
slecht is, zelfs in complexe of
onvoorziene situaties.

De deugden maken ons vrij

Jezus, die van zichzelf zegt dat Hij de
goede herder is, een beeld dat bij zijn
toehoorders de komst van de redder

van het volk opriep, zegt: “Ik ben



gekomen opdat zij leven zouden
bezitten, en wel in overvloed” (Joh
10,10). Dat overvloedige en volle
leven wordt ons geschonken door
Gods genade, gesteund door ons
verlangen om het beste van wat ons
omringt te ontdekken en te kiezen.
Het bezit van deze gewoonten maakt
ons dus vrijer; het maakt ons
geleidelijk aan tot meer flexibele
mensen, die weten te ontdekken hoe
zij goed kunnen doen in zeer
verschillende situaties. De deugden
bevrijden ons omdat zij ons in staat
stellen te kiezen tussen de
verschillende goederen die ons
worden voorgehouden. De
ondeugden daarentegen zijn star
omdat zij automatismen opwekken,
reacties die moeilijk op te geven zijn.

De vereenzelviging met Christus,
waartoe de Heilige Geest ons
inspireert, houdt in dat wij de
deugden die Jezus ons heeft geleerd,
zowel de theologische als de morele



deugden, verwerven en bestendigen.
Wij hebben stilgestaan bij de morele,
die onze innerlijke gevoelswereld, zo
belangrijk voor het christelijk leven,
opnieuw ordenen. De drijvende
kracht en de wortel van al deze
deugden is echter de naastenliefde.
Zonder deze zou heel de rest gezien
worden als een gewicht dat de
vrijheid onderdrukt. Wanneer we
oprecht wensen te leven tot eer van
de Vader, zoals Christus leefde, dan
leidt die liefde vanzelf onze keuzes,
zodat die meer en meer op die van
Jezus gaan lijken. Het gebod
waarmee Jezus de Schriftgeleerde
antwoordde - God lief te hebben met
geheel zijn hart en met al zijn
krachten — kent geen dwangmatige
gehoorzaamheid: het heeft kinderen
nodig die in vrijheid handelen,
omdat zij voelen zoals Jezus voelt.

Angel Rodriguez Lufio




[1] Paus Franciscus, Angelus, 25
oktober 2020.

[2] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1764.

[3] ibid. nr. 1767.

[4] Paus Franciscus, toespraak, 6
april 2019.

[5] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 74.

Angel Rodriguez Lufio

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-
iii-de-gevoelens-van-christus-zoeken/
(1-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iii-de-gevoelens-van-christus-zoeken/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iii-de-gevoelens-van-christus-zoeken/
https://opusdei.org/nl-nl/article/heel-menselijk-heel-goddelijk-iii-de-gevoelens-van-christus-zoeken/

	Heel menselijk, heel goddelijk (III): De gevoelens van Christus zoeken

