
opusdei.org

“God neemt deel aan
onze pijn om die te
overwinnen”

“Ik heb plannen voor uw heil,
niet voor uw onheil.” De
Nederlandse vertaling van de
homilie van pater Raniero
Cantalamessa, pauselijk
prediker, gehouden tijdens de
Viering van het lijden en
sterven van Christus op Goede
Vrijdag voorgezeten door Paus
Franciscus in de Sint
Pietersbasiliek te Rome.
Traditioneel predikt Vader
Cantalamessa de preek tijdens
deze liturgie op Goede Vrijdag.



18-4-2020

De heilige. Gregorius de Grote zei dat
de Heilige Schrift “groeit met Haar
lezers”, cum legentibus crescit.[1] Zij
onthult betekenissen die altijd nieuw
zijn volgens de vragen die mensen in
hun hart hebben, wanneer zij Haar
lezen. En dit jaar lezen we het stuk
van de Passie met een vraag - of
beter gezegd met een kreet - in onze
harten die uit de gehele wereld
oprijst. We moeten de antwoorden
zoeken die het Woord van God ons
hierop geeft.

De lezing waar we net naar hebben
geluisterd, is een verslag van het
objectief gezien, grootste kwaad dat
op deze aarde is begaan. We kunnen
het van twee kanten bekijken:
enerzijds aan de voorzijde,
anderzijds van de achterzijde.
Anders gezegd, hetzij via de



oorzaken of via de gevolgen. Als we
stilstaan bij de historische oorzaken
van Christus’ dood, dan raken we in
de war en iedereen heeft de neiging
om te zeggen, zoals Pilatus deed, “Ik
ben onschuldig aan het bloed van
deze rechtschapen man” (Mt 27:24).
Het kruis wordt beter begrepen door
de gevolgen dan door de oorzaken.
En wat waren de gevolgen van
Christus’ dood? Gerechtvaardigd
door het geloof in Hem, verzoend en
in vrede met God, en vervuld zijn
met de hoop op eeuwig leven! (vgl.
Rom 5:1-5).

Maar er is een gevolg, dat de huidige
situatie in het bijzonder ons kan
helpen begrijpen. Het kruis van
Christus heeft de betekenis van pijn
en menselijk lijden – van elke vorm
van lijden, fysiek en moraal –
veranderd. Het is niet langer een
straf, een vloek. Het werd bij de
wortels verlost, toen de Zoon van
God het op zich nam. Wat is het



meest zekere bewijs dat de beker die
een ander jou aanbiedt, niet
vergiftigd is? Dat is wanneer
diezelfde persoon voor jou uit
dezelfde beker drinkt. Dit is wat God
heeft gedaan: op het kruis heeft Hij,
voor de gehele wereld, de beker van
het lijden tot op de bodem
leeggedronken. Zo heeft Hij ons
getoond dat het niet vergiftigd is,
maar dat er een parel op de bodem
ligt.

En niet alleen het lijden van hen die
geloven, maar al het menselijk lijden.
Hij is voor alle mensen gestorven:
“En wanneer ik van de aarde zal zijn
omhoog geheven,” zei Hij, “zal Ik
allen tot Mij trekken” (Jn 12:32).
Iedereen, niet alleen enkelen! De
heilige Johannes Paulus II schreef na
de aanslag op zijn leven vanuit zijn
ziekenhuisbed, “Lijden betekent
bijzonder ontvankelijk worden en
openstaan voor de heilzame kracht
van God, die de mens in Christus



wordt geschonken.”[2] Dankzij het
kruis van Christus is lijden op zijn
eigen manier een soort “universeel
sacrament van verlossing” voor het
menselijk ras geworden.

Welk licht werpt dit alles op de
dramatische situatie die de mensheid
momenteel doormaakt? Ook hier
moeten we meer naar de gevolgen
dan naar de oorzaken kijken – niet
alleen de negatieve die we elke dag
in de hartverscheurende
nieuwsberichten horen – maar ook
de positieve die we alleen met een
zorgvuldigere observatie kunnen
begrijpen.

De coronapandemie heeft ons abrupt
wakker geschud van het grootste
gevaar waar de individuen en de
mensheid altijd vatbaar voor zijn
geweest: die van het waanidee van
de almacht. Een Joodse rabbi schreef,
dat we dit jaar de mogelijkheid
hebben om een hele speciale



paasexodus te vieren, dat “van de
ballingschap van het bewustzijn”.[3]
Er was slechts het meest kleine en
vormloze element van de natuur,
namelijk een virus, voor nodig om
ons eraan te herinneren dat we
sterfelijk zijn, dat militaire macht en
technologie niet voldoende zijn om
onszelf te redden. Zoals een psalm in
de Bijbel zegt, “Wie dit niet begrijpt,
hoe rijk hij ook is: hij is als de dieren,
gedoemd om te sterven” (Ps 49:21).
Wat een waarheid schuilt in deze
woorden!

Terwijl hij fresco’s schilderde in de St
Paul's Cathedral in London, werd de
kunstenaar James Thornhill op een
bepaald moment zo opgewonden
over zijn fresco dat hij een stap terug
deed om het beter te kunnen zien.
Hij wist echter niet dat hij op het
punt stond om over de rand van de
steiger te vallen. Zijn met afschuw
vervulde assistent begreep dat hem
roepen de ramp alleen maar zou



hebben versneld. Zonder erbij na te
denken, doopte hij een penseel in de
verf en smeet het tegen het midden
van het fresco. De meester sprong
diep geschokt naar voren. Zijn werk
was beschadigd, maar hij werd
gered.

God doet dit soms ook met ons: Hij
verstoort onze projecten en onze
kalmte om ons te redden van de
afgrond die wij niet zien. Maar we
moeten oppassen dat we niet misleid
worden. God is niet degene die het
penseel tegen het sprankelende
fresco van onze technologische
maatschappij heeft gegooid. God is
onze bondgenoot, niet de
bondgenoot van het virus! Hijzelf
heeft in de Bijbel gezegd, “Ik heb
plannen … voor uw heil, niet voor
uw onheil” (Jer 29:11). Als deze
plagen straffen van God waren,
verklaart dat niet waarom ze zowel
de goeden als de slechten raken, en
waarom de armen er meestal de



ergste gevolgen van ondervinden.
Hebben zij meer gezondigd dan de
anderen?

Hij die de ene dag huilde om de dood
van Lazarus, huilt vandaag om de
plaag die de mensheid overvallen is.
Ja, God “lijdt”, zoals elke vader en
elke moeder. Als we dit op een dag
zullen ontdekken, dan zullen we ons
schamen voor alle beschuldigingen
die wij Hem in ons leven hebben
aangedaan. God neemt deel aan onze
pijn om die te overwinnen.
“Uitermate goed zijnde”, schreef de
heilige Augustinus, “zou God geen
kwaad in Zijn werken toestaan,
behalve als Hij in Zijn almacht en
goedheid in staat is om goede dingen
uit het kwade voort te brengen.”[4]

Verlangde God de Vader mogelijk
naar de dood van Zijn Zoon om er
het goede uit te halen? Nee, Hij stond
gewoonweg toe dat de vrijheid van
de mens zijn gang ging, maar Hij



zorgde ervoor dat het Zijn eigen
doeleinden diende en niet die van de
mensen. Dit geldt ook voor
natuurrampen en plagen. Hij brengt
ze niet tot stand. Hij heeft de natuur
ook een soort vrijheid gegeven,
natuurlijk kwalitatief gezien anders
dan die van de mensen, maar nog
steeds een vorm van vrijheid –
vrijheid om te evolueren volgens
haar eigen wetten qua ontwikkeling.
Hij schiep de wereld niet als een
voorgeprogrammeerde klok,
waarvan de minste beweging
tevoren bedacht is. Het is wat
sommigen “toeval” noemen, maar de
Bijbel noemt het in plaats daarvan
“de wijsheid van God”.

Het andere positieve resultaat van de
huidige gezondheidscrisis is het
gevoel van solidariteit. Wanneer, in
ons geheugen, hebben de mensen
van alle naties zich ooit zo verenigd,
zo gelijk, zo weinig in conflict
gevoeld als op dit moment van



lijden? Nog nooit zozeer als nu,
hebben we de waarheid ervaren van
de woorden van een van onze
grootste dichters: “Vrede, u mensen!
Te diep is het mysterie van de
uitgestrekte aarde.”[5]. We zijn
vergeten muren te bouwen. Het
virus kent geen grenzen. In een
oogwenk heeft het alle barrières en
verschillen qua ras, natie, religie,
rijkdom en macht doorbroken. We
moeten niet terugkeren naar eerdere
tijden, wanneer dit moment voorbij
is. Zoals de Heilige Vader ons heeft
aangespoord, mogen we deze kans
niet aan ons voorbij laten gaan. We
mogen niet toestaan dat zoveel pijn,
zoveel sterfgevallen en zoveel
heldhaftige betrokkenheid van
zorgpersoneel tevergeefs zijn
geweest. Terugkeren naar hoe het
was, is de “recessie” waar we het
meest bang voor moeten zijn.

Dan smeden zij hun zwaarden om tot
ploegscharen



en hun speerpunten tot sikkels.

Geen volk heft het zwaar meer tegen
een ander

en de oorlog leren ze niet meer. (Jes
2:4)

Dit is het moment om iets van de
profetie van Jesaja in de praktijk te
brengen, op wiens vervulling de
mensheid al lang heeft gewacht.
Laten we “Genoeg!” zeggen tegen de
tragische race naar wapens. Zeg het
met al je kracht, jonge mensen, want
het gaat hier om jullie lot dat op het
spel wordt gezet. Laten we de
onbeperkte middelen, ingezet voor
wapens, inzetten voor doelen
waarvan we ons nu realiseren dat ze
het meest urgent zijn: gezondheid,
hygiëne, voedsel,
armoedebestrijding, beheer van de
schepping. Laten we aan de volgende
generatie een wereld overlaten die,
indien nodig, armer is aan goederen



en geld maar rijker qua
menselijkheid.

Het Woord van God vertelt ons dat
het eerste wat we op zulke
momenten moeten doen, is uitroepen
tot God. Hijzelf is het die op de lippen
van de mensen de woorden legt om
naar Hemzelf uit te roepen, soms zijn
dat de harde woorden van
weeklagen, bijna beschuldigingen: “O
Heer, ontwaak! Waarom slaapt U?
Ontwaak, stoot ons niet voorgoed af!
… Sta op en kom ons te hulp; bevrijd
ons omwille van uw liefde.” (Ps 44,
24, 27). “Meester, raakt het U niet dat
wij vergaan?” (Mc 4:38).

Houdt God er misschien van om
gesmeekt te worden zodat Hij goede
zaken kan verlenen? Kan ons gebed
er misschien voor zorgen dat God
Zijn plannen verandert? Nee, maar
er zijn dingen waarvan God heeft
besloten om ze als vrucht van zowel
Zijn genade als ons gebed te



schenken, bijna alsof Hij met Zijn
schepselen de eer voor het
ontvangen goed wil delen.[6] God is
degene die ons aanspoort om het
volgende te doen: “Zoek en jullie
zullen vinden”, zei Jezus, “Klop en er
zal worden opengedaan.” (Mt 7:7).

Toen de Israëlieten in de woestijn
door giftige slangen werden gebeten,
bood God Mozes een bronzen slang
op een paal aan om op te heffen, en
wie ernaar keek, zou niet sterven.
Jezus wees zichzelf dit symbool toe
toen Hij tegen Nikodemus zei: “En
deze Mensenzoon moet omhoog
worden geheven, zoals Mozes eens
de slang omhoog hief in de woestijn,
opdat eenieder die gelooft in Hem
eeuwig leven zal hebben.” (Jn
3:14-15). Ook wij worden op dit
moment gebeten door een
onzichtbare giftige “slang”. Laten we
naar Degene kijken die voor ons aan
het kruis “omhoog werd geheven”.
Laten we Hem aanbidden namens



onszelf en namens de gehele
mensheid. Degene die Hem met
geloof aankijkt, sterft niet. En als die
persoon sterft, zal het zijn om het
eeuwige leven binnen te gaan.

“Na drie dagen zal Ik verrijzen” (Mt
27:63), voorspelde Jezus. Ook wij
zullen na deze dagen, waarvan we
hopen dat ze kort zullen zijn, opstaan
en uit de graven van onze huizen
komen. Niet om terug te keren naar
ons vorige leven zoals Lazarus, maar
naar een nieuw leven, zoals Jezus.
Een broederlijker, menselijker,
christelijker leven!

[1] Moralia in Job, XX, 1.

[2] Johannes Paulus II, Salvifici
doloris, nr. 23.

[3] https://blogs.timesofisrael.com/
coronavirus-a-spiritual-message-

https://blogs.timesofisrael.com/coronavirus-a-spiritual-message-from-brooklyn
https://blogs.timesofisrael.com/coronavirus-a-spiritual-message-from-brooklyn


from-brooklyn (Yaakov Yitzhak
Biderman).

[4] Enchiridion, 11,3 (PL 40, 236).

[5] Giovanni Pascoli, “I due
fanciulli” [“De Twee Kinderen”]

[6] Vlg H. Thomas van Aquino, 
Summa Theologicae, II-IIae, q. 83, a.
2.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/god-neemt-deel-aan-onze-pijn-

om-die-te-overwinnen/ (23-1-2026)

https://blogs.timesofisrael.com/coronavirus-a-spiritual-message-from-brooklyn
https://opusdei.org/nl-nl/article/god-neemt-deel-aan-onze-pijn-om-die-te-overwinnen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/god-neemt-deel-aan-onze-pijn-om-die-te-overwinnen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/god-neemt-deel-aan-onze-pijn-om-die-te-overwinnen/

	​“God neemt deel aan onze pijn om die te overwinnen”

