
opusdei.org

Ga en doe hetzelfde
(III): samen met
anderen de wereld
omvormen

Wij christenen delen met veel
anderen idealen voor onze
wereld: rechtvaardigheid,
solidariteit en naastenliefde.
Toch is samenwerken zonder
wrijving of conflict vaak een
uitdaging. Hoe kunnen liefde,
rechtvaardigheid en solidariteit
concreet vorm krijgen in ons
leven?

25-9-2025



Een snelle blik op sociale media of
nieuwsplatforms laat twee dingen
zien: de wereld kent veel lijden en er
zijn talloze oproepen om een betere
samenleving op te bouwen. Deze
stemmen klinken soms eensgezind,
maar vaak ook tegenstrijdig. Ze
roepen op tot uiteenlopende, soms
zelfs tegengestelde, acties. Toch delen
ze een gemeenschappelijke basis: het
verlangen om het goede te doen, het
besef van onze gedeelde
kwetsbaarheid en de overtuiging dat
we voor anderen moeten zorgen.

Christus volgen betekent dat je geeft
om de wereld en haar problemen.
“Goedheid, samen met liefde,
gerechtigheid en solidariteit, zijn
nooit voor eens en altijd verworven;
ze moeten elke dag opnieuw
gerealiseerd worden.”[1] Ieder moet
zich daarom afvragen hoe te
handelen. “Wat is mijn rol in dit
alles?”



Een roeping om de wereld de onze
te maken

Als je erover nadenkt, behoort de
wereld ons op twee manieren toe.
Enerzijds zijn we geroepen om haar
mede te scheppen, anderzijds om
haar mede te verlossen. Het
universum is geschapen in statu viae,
“in een staat van op-weg-
zijn” (Catechismus van de Katholieke
Kerk, 302), en wij hebben de taak
gekregen om mee te werken aan
deze vervolmaking (Gen 1,28).
Tegelijkertijd wordt de wereld die we
moeten cultiveren gekenmerkt door
de zonde, en dus ook door lijden. Dit
raakt het Hart van Christus. Bij het
zien van de menigte die genezing
nodig had van ziekte en kwalen,
werd hij door medelijden bewogen,
omdat ze afgetobd neerlagen als
schapen zonder herder (Mt 9:35-36)
en Hij zorgde onvermoeibaar voor
hen. Opnieuw wordt Hij geraakt
wanneer degenen die al drie dagen



bij Hem blijven niets te eten hebben
(Mt 15,30-36). Hij betrekt zijn
leerlingen bij het probleem, laat hen
nadenken over oplossingen en maakt
hun voor hen verantwoordelijk:
“Geeft gij hun maar te eten” (Lc 9,13).
Met het weinige dat de leerlingen
aantreffen, vindt het wonder van de
vermenigvuldiging van broden en
vissen plaats. Geconfronteerd met
armoede, nood of lijden, raakt
Christus ontroerd – en nog
belangrijker: Hij is nooit passief. Hij
voorziet in tastbare behoeften, maar
altijd om zielen te bereiken en hen
tot het eeuwige leven te leiden (vgl.
Joh 6). En zoals de Vader Hem heeft
gezonden, zo zendt Hij ons om mee
te werken aan deze verlossing (vgl.
Joh 20,21; Mt 28,18-20).

Met andere woorden, alle oprechte
christelijke inzet om
rechtvaardigheid en solidariteit te
bevorderen, wordt door meer
gemotiveerd dan alleen de wens om



lijden te stoppen of te verlichten. Dat
is op zichzelf goed, maar het hart van
Christus streeft naar méér: “Hieruit
zullen allen kunnen opmaken, dat gij
mijn leerlingen zijt: als gij de liefde
onder elkaar bewaart.” (Joh 13:35).
Een kind van God weet dat de diepste
drijfveer voor sociaal gedrag
verankerd ligt in Gods liefde voor de
wereld en de mensheid en dat we
geroepen zijn om de wereld terug te
leiden naar God de Vader, in
Christus, zijn Zoon: “Wij worden er
aan herinnerd, dat het geen nut heeft
voor een mens heel de wereld te
winnen als hij zichzelf hierdoor de
ondergang berokkent. Toch mag de
verwachting van de nieuwe aarde
onze zorg voor deze aarde niet
verzwakken; integendeel, ze moet die
zorg aanmoedigen, want hier groeit
het lichaam van de nieuwe
mensenfamilie, dat reeds een zekere
afschaduwing kan bieden van de
nieuwe wereld.”[2]



Belangrijke deugden om de
samenleving te dienen

De oproep om het voortouw te
nemen bij de transformatie van de
wereld mag niet algemeen blijven.
Zorgzaamheid, of beter gezegd liefde,
vraagt om actie: rechtvaardigheid,
solidariteit en naastenliefde zijn
deugden die in de praktijk moeten
worden gebracht. Elk van deze
deugden vervolmaakt een ander
aspect van onze keuzes en
handelingen die we ten opzichte van
anderen uitvoeren. Bovendien
kunnen ze op twee gebieden worden
beleefd: in onze inspanningen om
structuren en systemen in onze
verschillende sociale omgevingen te
vernieuwen én in onze ontmoetingen
met individuele personen."

Rechtvaardigheid wordt in klassieke
zin gedefinieerd als gewoonte om
iedereen consequent en toegewijd te
geven of te verlenen wat hem of haar



toekomt.[3] Het is een deugd die we
op horizontaal niveau kunnen
beleven – met onze collega's en
medemensen – en op verticaal
niveau, of we nu wel of niet iemand
zijn met gezag over een bepaalde
groep of gemeenschap. Wezenlijk
aan het beoefenen van deze deugd is
dat wij onszelf trainen in het
herkennen wat anderen werkelijk
toekomt op grond van onze relatie
met hen. We kunnen beginnen met
nagaan hoe we gerechtigheid
naleven in ons werk door het goed
en integer te doen — of, als we gezag
dragen, door te zorgen voor het
welzijn van degenen voor wie we
verantwoordelijk zijn, in plaats van
enkel winst na te jagen. Echter, als
we beseffen dat God ons de wereld
heeft toevertrouwd, begrijpen we dat
onze activiteiten en
verantwoordelijkheid verder reiken
dan onze rechtstreekse werk- en
familiekring. We zouden kunnen
overwegen om ons in te zetten voor



extra projecten of initiatieven, om
omstandigheden te creëren waarin
andere leden van de samenleving in
waardigheid kunnen leven.

Solidariteit is een deugd die onze
onderlinge afhankelijkheid
benadrukt. Waar rechtvaardigheid
gaat over ieder mens die recht heeft
op bepaalde goederen, herinnert
solidariteit ons aan onze
verbondenheid met anderen, dat wil
zeggen dat we dezelfde menselijke
natuur delen. Daarom behelst
solidariteit “het vaste en
volhardende besluit om zich in te
zetten voor het algemeen welzijn”[4],
het betekent “denken en handelen in
termen van gemeenschap”.[5] De
praktische uitoefening van
solidariteit is vergelijkbaar met die
van rechtvaardigheid: we richten ons
met ons werk en onze initiatieven op
bepaalde omstandigheden in de
samenleving, zodat onze steden of
gemeenschappen een plaats worden



waar iedereen tot bloei kan komen.
Solidariteit echter, komt ook tot
uiting in het nemen van de tijd om
leed te delen en niet alleen maar
door deze aan te pakken. Sommigen
van ons zijn misschien het type dat
zich in het openbaar inzet voor een
bepaald doel; bijvoorbeeld door
bewustwording te creëren voor
geestelijke gezondheid en
psychologische veiligheid in
gezinnen. Anderen uiten hun
solidariteit op een meer persoonlijke,
één-op-één manier, bijvoorbeeld
door ouderen, zieken of stervenden
te bezoeken zonder dit op sociale
media te delen. Solidariteit heeft in
het bijzonder aandacht voor
kwetsbaarheid en lijden: het komt
voort “uit het bewustzijn dat we in
onze zoektocht naar een
gemeenschappelijke toekomst
verantwoordelijk zijn voor de
kwetsbaarheid van anderen” en het
“komt concreet tot uiting in
dienstbaarheid”.[6]



Christelijke rechtvaardigheid en
christelijke solidariteit worden door
veel meer gemotiveerd dan alleen de
erkenning van onze menselijkheid.
Waarom zou ik om de ander geven?
Door de lens van het geloof kijkend,
zien we dat de eenheid van het
menselijk ras niet alleen voortkomt
uit dezelfde menselijke natuur, maar
ook uit een gemeenschappelijke
goddelijke en menselijke oorsprong,
een gedeelde bestemming en doel.[7]
Ieder van ons is geschapen door een
liefdhebbende God, we stammen af
van Adam en Eva en, belangrijk, we
zijn voorbestemd voor het geluk van
God in Christus. Ingelijfd in een
Lichaam, bereiken wij dit eind.
Kortom, er is een werkelijke eenheid
tussen alle mensen—een eenheid die
tot uiting komt in liefde.
Gerechtigheid en solidariteit krijgen
pas hun volle betekenis wanneer we
ervan doordrongen zijn dat het
goede leven van de mens draait om
liefde – naastenliefde – waardoor we



verantwoordelijk zijn voor elkaars
bloei in dit leven, met het oog op het
volgende.

In wezen verenigt naastenliefde ons
allereerst met God.[8] Een concrete
manier waarop dit ons sociaal vormt,
is door ervoor te zorgen dat onze
doelen, plannen en projecten altijd in
overeenstemming zijn met het
Evangelie, ook al is het misschien
niet expliciet. Tegelijkertijd mogen
we, wanneer we ons inzetten voor
anderen, niet uit het oog verliezen
dat het de verbondenheid met God is
– zijn genade – die liefde voor de
naaste mogelijk maakt. Door
naastenliefde beschouwen wij de
ander “als op de een of andere
manier verbonden met onszelf” en
deze genegenheid maakt “dat we
vrijelijk verlangen zijn of haar
welzijn te zoeken”.[9] Als we op deze
manier met anderen omgaan, komen
we dichter bij een cultuur van, wat
paus Franciscus noemt, sociale



vriendschap: een liefde en
broederschap die niemand uitsluit,
voor iedereen openstaat, grenzen
overstijgt en een solide basis kan
vormen voor steden en landen.[10]

Ieder van ons bevindt zich in een
andere omgeving en omstandigheid.
Bovendien verschillen
samenlevingen en hun verschillende
bevolkingsgroepen van land tot land,
en dus zullen de wegen naar de
realisatie van rechtvaardigheid,
solidariteit en naastenliefde talloze
variaties kennen. Toch zijn er altijd
enkele concrete stappen die we
allemaal kunnen overwegen om
personen te worden met het
vermogen om te handelen naar deze
deugden.

Jezelf blijven vernieuwen om de
wereld te veranderen

De eerste stap in het ontwikkelen van
een deugd wordt gezet door ons
vermogen te cultiveren om



noodbehoefende situaties te
herkennen. Om een deugd te kunnen
beoefenen, moet men eerst de
situatie herkennen waarin men zich
bevindt: in dit geval een sociaal
probleem. Wellicht is mijn doel klein,
omdat ik word opgeslokt door het
dagelijks leven en mijn directe
omgeving. Misschien weet ik in
algemene zin dat er veel problemen
zijn in de wereld, maar neem ik niet
de tijd om ze in de samenleving
nader te bekijken. Ook kan ik
gewend zijn geraakt aan slecht
nieuws, hoofdschuddend en met
verdriet volgt een reactie, maar
zonder er bij stil te staan dat zulke
situaties mij aanspreken en ik erop
kan antwoorden. En dit alles kan mij
minder gevoelig maken voor de
noden en behoeften van de mensen
die dichtbij mij staan.

Er voor kiezen om de
fijngevoeligheid van onze
waarneming te cultiveren kan



betekenen dat we vaker het nieuws
volgen, meer aandacht schenken aan
de omgeving terwijl we onderweg
zijn, het mededelingenbord van onze
parochie of school bekijken, zowel
fysiek als via sociale media, of
belangengroepen volgen. In elke
samenleving is er op zijn minst één
sector die behoefte heeft aan
gerechtigheid, solidariteit en
naastenliefde. Denk aan ouderen die
alleen achterblijven en
vereenzamen, terminaal zieken,
mensen zonder voedsel, water of
onderdak; gehandicapten en de
gezinnen die hen ondersteunen (of
die hen in de steek laten); mensen
met psychische aandoeningen of hen
die geestelijk lijden, ongeschoolde en
laagopgeleide kinderen en
volwassenen; geïsoleerde groepen,
bijvoorbeeld inheemse of
immigrantengroepen; daklozen en
vluchtelingen; slachtoffers van
(huiselijk) geweld of misbruik,
slachtoffers van natuurrampen;



werklozen of onderbetaalden;
arbeiders in onmenselijke
werkomstandigheden; gevangenen;
mensen die in onveilige of door
conflicten geteisterde gebieden
wonen; mensen zonder toegang tot
cultuur, sport of kunst; mensen die
sociaal in de steek zijn gelaten
(alleenstaande ouders,
straatkinderen, slachtoffers van
pesten, mensen die worstelen met
verslaving of gokproblemen,
schoolverlaters)... Door ze op te
sommen, zien we: er is geen gebrek
aan mogelijkheden om samen te
werken en in beweging te komen.

De volgende stap ligt in het handelen,
het blijft niet bij waarnemen en
voelen. Misschien roepen de
bovenstaande voorbeelden concrete
berichten op uit het recente lokale of
internationale nieuws. Zulke
berichten maken deel uit van de
constante stroom van informatie,
waarin we het risico lopen passief te



blijven. Echte solidariteit betekent
niet alleen medeleven tonen bij het
lijden dat we zien, maar tevens
bijdragen aan het lijden verlichten
waar en wanneer we kunnen. Het is
onmogelijk om voor elk probleem
waarvan we horen een oplossing te
bieden. Wél kunnen we nadenken
over hoe we kunnen bijdragen aan
een rechtvaardigere samenleving.
Misschien kan een sociaal project
toch ingepast worden in onze tijd,
misschien alleen of juist samen met
vrienden of familie. En als
grootschalige problemen buiten ons
bereik lijken te liggen (al is dat
misschien niet voor ieder van ons het
geval), dan kunnen we wellicht
alsnog bijdragen door een gift te
doen aan een organisatie die we
kennen.

Als we beslissen deel te nemen aan
een maatschappelijke activiteit, is het
belangrijk om een betekenisvol
resultaat of blijvende impact voor



ogen te hebben en de plannen
daarop af te stemmen, zelfs als het
gaat om een dagje helpen in een
centrum voor gehandicapten.
Hoewel sommigen van ons misschien
slechts tijd hebben voor kortdurende
activiteiten, is het essentieel om
verder te kijken dan het tijdelijke in
plaats van alleen pleisters plakken of
een goed gevoel najagen. En voor wie
zich inzet voor
langetermijnprojecten, is het
belangrijk om te voorkomen dat dit
leidt tot permanente afhankelijkheid.
Om goede projecten uit te voeren
moeten we duidelijke doelen
identificeren binnen de beschikbare
tijd: zoals, de persoonlijkheid van
onze vrijwilligers te bekrachtigen
tijdens een eendaags bezoek aan een
centrum voor gehandicapten en te
benadrukken dat gezelschap voor
hen die in de steek gelaten zijn, het
juiste is dat we geven. Goede
projecten ontstaan ook als we serieus
nadenken over het probleem dat



voor ons ligt en tot de kern van de
zaak doordringen, zodat onze
interventies de mensen die we
helpen in staat stellen zichzelf te
helpen, hen de juiste hulpmiddelen
te bieden en vaardigheden te
ontwikkelen. In plaats van
bijvoorbeeld huizen te bouwen voor
een arme gemeenschap, kunnen we
de mensen erbij betrekken, zodat ze
zich echt eigenaar voelen en zich
inzetten om zichzelf te bekwamen in
werk, waardoor ze middelen krijgen
waarmee ze een gezonde en
menswaardige omgeving kunnen
behouden.

Paus Franciscus zegt ons dat
solidariteit het volgende is:
«Solidariteit betekent veel meer dan
af en toe een gebaar van
vrijgevigheid.(...) Het betekent ook
het bestrijden van de structurele
oorzaken van armoede, ongelijkheid,
gebrek aan werk, grond en
huisvesting, en het bestrijden van de



schending van het arbeidsrecht en de
sociale rechten. Het behelst een
confrontatie met de destructieve
effecten van het geldimperium.
Solidariteit is ten diepste een manier
om geschiedenis te schrijven (...), en
dat is precies wat volksbewegingen
doen».[11]

Onze comfortzone vergroten

Een voorvechter worden van
gerechtigheid, solidariteit en
naastenliefde stopt niet bij onze
persoonlijke houding. Er zijn nog
minstens twee andere gebieden
waarop we onszelf als christenen
voortdurend kunnen uitdagen. 

Wanneer we ons bezighouden met
de maatschappelijke problemen,
komen we onvermijdelijk in contact
met andere mensen die ook
gepassioneerd zijn om “de wereld te
veranderen” —maar misschien niet
vanuit een geloof in Christus. Dit
betekent echter niet dat we met hen



geen gemeenschappelijke doelen
kunnen nastreven die recht doen aan
de menselijke persoon. Een concrete
manier om solidariteit en
naastenliefde te beleven, is door de
dialoog aan te gaan met mensen die
anders denken dan wij, en een
manier te vinden om met hen samen
te werken in plaats van tegen hen in
te gaan. Het streven naar
gerechtigheid kan meer vruchten
afwerpen als we ons inspannen om
polarisatie te overwinnen, wat
vooral relevant is in de huidige
omgeving — zowel online als offline
in het echte leven. We moeten eerst
luisteren en met elkaar in gesprek
gaan om te kunnen ontdekken wat
ons kan verenigen, zo kunnen we
meer goeds doen voor degenen die
het meest lijden in onze
samenleving.

Ten slotte zullen we elke keer een
stap verder durven gaan. Door te
proberen om rechtvaardigheid op



het werk na te leven kunnen we ook
onderzoeken op welke manieren ons
bedrijf of onze instelling invloed kan
uitoefenen op een andere
gemeenschap. Van daaruit kunnen
we mogelijkheden verkennen om
samen te werken aan een sociaal
initiatief buiten het werk om.
Wanneer we een specifieke behoefte
kiezen om aan te pakken, ons
inzetten voor actie en plannen
maken en samenwerken aan
langetermijnoplossingen, zullen
rechtvaardigheid, solidariteit en
naastenliefde dichterbij komen om
werkelijkheid te worden in onze
omgeving.

Christus zien in elke persoon

Als we naar onze onvolmaakte
wereld kijken, zien we talloze
mogelijkheden voor verandering. Er
is duidelijk veel werk te doen, en we
hebben geprobeerd enkele
gewoonten te beschrijven die ons in



staat stellen effectief bij te dragen
aan sociale actie en echte
oplossingen te bieden voor de
problemen die we zien. Toch is er
één ding dat altijd voorop moet staan
in het hoofd en het hart van een kind
van God: de ware missie van een
christen in deze wereld bestaat niet
alleen uit het oplossen van
problemen, maar ook uit het
waarderen van iedere mens.

Met andere woorden, efficiëntie is
belangrijk, maar daar mag het niet
bij blijven. We kunnen erin slagen
een programma op te zetten voor een
kansarme groep en deze in stand te
houden. Het kan ons zelfs lukken
solidariteit op te wekken onder
degenen die aan het programma
meewerken. Maar als degenen die
we helpen voor ons een anonieme
massa blijven, louter “begunstigden”.
Als cijfers de maatstaf van ons succes
weerspiegelen, en een goed gevoel
bij een goede daad ons tot



tevredenheid stemt. Dan hebben we
de kern van het Evangelie niet
bereikt. Gerechtigheid en solidariteit
kunnen niet los worden gezien van
ware naastenliefde die ons in staat
stelt Christus in de ander te zien. Dit
zou kunnen betekenen dat we bij
elke activiteit waaraan we
deelnemen en bij alles wat we doen,
ons concentreren op de betrokken
mensen. “De bredere verspreiding
van maatschappelijke oplossingen
[...] die het vandaag mogelijk maken
humanitaire resultaten te bereiken
waarvan men in andere tijden zelfs
niet kon dromen, zullen nooit de
doeltreffende tederheid kunnen
vervangen, zowel menselijk als
bovennatuurlijk, van direct,
persoonlijk contact met onze naaste”.
[12] Ook proberen we ons bewust te
zijn van de manier waarop we naar
de mensen kijken die we helpen, om
te weten wie ze zijn en niet slechts
wat ze nodig hebben. Want een mens



is veel meer dan wat hem of haar
ontbreekt. 

Gedurende de tijd dat we in contact
staan met degenen die we helpen,
gaan we in op hun behoeften en pijn
en bieden we hen zorg in plaats van
zakelijkheid of onverschilligheid.[13]
Dit brengt echte troost—een
menselijk contact dat net zo
waardevol is als elke materiële hulp.
We delen tijd, aandacht en
aanwezigheid met hen en brengen
zo, zowel voor hen als voor onszelf,
de aanwezigheid van Christus tot
stand. Op deze manier geven we het
“oprechte geschenk van onszelf”;
onze ware vervulling.[14] We
houden niet alleen van onze naaste,
maar we “worden een naaste” voor
elke persoon, precies zoals Christus
ons heeft gevraagd.[15]



[1] Fratelli Tutti, nr. 11

[2] Gaudium et Spes, nr. 39.

[3] "...rechtvaardigheid is een
gewoonte waarbij een mens aan
ieder het hem toekomende geeft door
een constante en voortdurende wil":
en dit is ongeveer dezelfde definitie
als die van de Filosoof (Ethica V, 5)
die zegt dat "rechtvaardigheid een
gewoonte is waarvan gezegd wordt
dat een mens in staat is
rechtvaardige daden te verrichten in
overeenstemming met zijn
keuze" (Summa Theologica II-II, Q.
58, Art. 1 co.).

[4] Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk, nr. 193.

[5] Fratelli Tutti, nr. 116.

[6] Fratelli Tutti, nr. 115.

[7] Cfr. Laudato Si', nr. 202.



[8] ST II-II Q. 26, Art. 1 co. en Art. 2
co.

[9] Fratelli Tutti, nr. 93.

[10] Cfr. Fratelli Tutti, nrs. 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, nr. 116.

[12] H. Jozefmaría, Brief 24-X-1942,
nr. 44.

[13] Cfr. Mgr. Fernando Ocáriz,
Pastorale brief 14-II- 2017, nr. 31.2.

[14] "Want [Jezus] impliceerde een
zekere gelijkenis tussen de
vereniging van de goddelijke
Personen, en de eenheid van Gods
zonen in waarheid en naastenliefde.
Deze gelijkenis onthult dat de mens,
die het enige schepsel op aarde is dat
God voor zichzelf heeft gewild,
zichzelf niet volledig kan vinden,
behalve door een oprechte gave van
zichzelf" (Gaudium et Spes, nr. 24).



[15] "Jezus vraagt ons aanwezig te
zijn voor hen die hulp nodig hebben,
ongeacht of ze al dan niet tot onze
sociale groep behoren. In dit geval
werd de Samaritaan een naaste van
de gewonde Judeeër. Door dichterbij
te komen en zichzelf aanwezig te
stellen, overschreed hij alle culturele
en historische barrières. Jezus besluit
de gelijkenis met de woorden: 'Ga
heen en doe hetzelfde' (Lc 10,37). Met
andere woorden, hij daagt ons uit om
alle verschillen opzij te zetten en, in
het aangezicht van het lijden,
anderen te benaderen zonder vragen
te stellen. Ik moet niet langer zeggen
dat ik buren heb om te helpen, maar
dat ik zelf een naaste voor anderen
moet zijn" (Fratelli Tutti, nr. 81).

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iii-samen-

https://opusdei.org/nl-nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iii-samen-met-anderen-de-wereld-omvormen/
https://opusdei.org/nl-nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iii-samen-met-anderen-de-wereld-omvormen/


met-anderen-de-wereld-omvormen/
(6-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-iii-samen-met-anderen-de-wereld-omvormen/

	Ga en doe hetzelfde (III): samen met anderen de wereld omvormen

