
opusdei.org

Ga en doe hetzelfde
(I): Je hebt het voor
Mij gedaan

Sociale behoeften, rechten en
plichten van burgers, relaties
tussen landen, dialoog of
politieke actie dagen ons als
christenen, kinderen van
dezelfde Vader, uit om "actief,
vrij en verantwoordelijk
aanwezig te zijn in het
openbare leven" (H.
Jozefmaria).

1-3-2023



Christenen weten dat we deel
uitmaken van de grote familie van
Gods kinderen. Onze diepste
identiteit, als kinderen van de Vader,
maakt ons tot broeders van alle
mensen, geschapen naar zijn beeld
en gelijkenis. We weten echter ook
dat broederlijke relaties niet
gemakkelijk zijn. Als gevolg van de
erfzonde wordt onze onderlinge
relatie gekenmerkt door de wond
van de eerste zondeval, die de
harmonie van de relaties tussen
mensen vernietigt, evenals de relatie
van het menselijk ras met de
schepping[1] Vanaf de eerste broers
waarover de Bijbel ons vertelt, Kaïn
en Abel, en de broedermoord
gepleegd door de oudste, zijn er altijd
familieconflicten geweest: Esau en
Jakob vochten om het
eerstgeboorterecht, Jozef werd
verraden door zijn oudere broers,
Mozes leed vanwege Aäron en
Mirjam...



Ook in het Evangelie vinden we
broeders onder degenen die dicht bij
Jezus staan: Petrus en Andreas,
Jakobus en Johannes, Maria, Martha
en Lazarus. En ook daar komen
botsingen tussen broers voor, zowel
in de voorbeelden die Jezus vertelt
aan degenen die naar hem luisteren
– wanneer de verloren zoon van de
gelijkenis terugkeert en zijn vader
dat viert met een feest, wordt de
oudere broer boos en weigert het
huis binnen te gaan (vgl. Luc 15:28) –
als tussen de mensen om hem heen:
"Meester, zeg tegen mijn broer dat hij
de erfenis met mij moet delen" (Luc
12:13); "Heer, laat het U koud dat
mijn zuster mij alleen laat bedienen?
Zeg haar dat ze mij komt
helpen" (Luc 10:40).

Jezus heeft de menselijke relaties
echter een nieuwe dimensie gegeven:
" Ik verzeker jullie, alles wat je voor
één van deze minste broeders van
Mij hebt gedaan, heb je voor Mij



gedaan" (Mat 25:40). Hij, die een van
ons wordt, identificeert zich met de
zwakste van onze broeders en
zusters, met degene die het meest
lijdt, degene die het meeste onrecht
lijdt. Geen christen kan onverschillig
blijven voor een ander, omdat hij in
hem niet alleen een gelijke ziet, maar
ook Christus zelf. "In elk van hen
moeten we Christus herkennen, we
moeten in elk van hen Jezus zien als
onze broeder; en op deze manier zal
het voor ons gemakkelijker zijn om
onszelf meer te geven in diensten, in
aandacht, in genegenheid, in vrede
en in vreugde,[2] moedigt de heilige
Jozefmaria aan.

Het eerste gebod

In een commentaar op de gelijkenis
van de barmhartige Samaritaan legt
paus Franciscus uit dat het een
achtergrond van eeuwen
weerspiegelt: "Kort na het verhaal
van de schepping van de wereld en



van de mens, toont de Bijbel de
uitdaging van onze onderlinge
relaties. Kaïn vernietigt zijn broer
Abel en Gods vraag weerklinkt:
‘Waar is uw broer Abel?’ (Gen 4:9).
Het antwoord is hetzelfde als wat we
vaak geven: ‘Ben ik dan de hoeder
van mijn broer?’ (Gen 4:9). Met zijn
antwoord stelt God ieder type van
determinisme of fatalisme ter
discussie dat pretendeert de
onverschilligheid te rechtvaardigen
als enig mogelijk antwoord. Het stelt
ons daarentegen in staat een andere
cultuur te creëren die ons erop richt
vijandschappen te overwinnen en de
zorg op ons te nemen voor elkaar."[3]

Als ons dat gevraagd zou worden,
zouden we zeker bevestigen dat we
in vreemden een andere Christus
proberen te zien. Maar afstand
nemen van anderen kan ons vaak
overkomen in gewone situaties. We
kunnen politici bekritiseren die we
niet leuk vinden zodra ze in het



nieuws verschijnen, degenen
wantrouwen die anders zijn
vanwege hun uiterlijk of gedrag,
degenen verachten of negeren die tot
een andere sociale laag behoren of
zich in een andere economische
situatie bevinden, discussiëren over
een sportresultaat of hoe baby's
moeten slapen. We kunnen zelfs
andere christenen hard veroordelen
omdat we – terecht of onterecht –
van mening zijn dat ze niet als
zodanig handelen.

We mogen niet vergeten dat de
gelijkenis van de barmhartige
Samaritaan voortkomt uit de vraag
"wie is mijn naaste?", aan Jezus
gesteld door een leraar van de wet,
die hij wilde rechtvaardigen nadat
hij hem naar het eeuwige leven had
gevraagd. Het antwoord op de
oorspronkelijke vraag was al bekend
bij zijn toehoorders, want het stond
in de Thora: "U zult de Heer uw God
liefhebben met heel uw hart, met



heel uw ziel, met heel uw kracht en
met heel uw verstand, en uw naaste
als uzelf" (Luc 10:27; vgl. Dt 6:4 en
Lev 19:18). Jezus gaat verder door
beide geboden te kenschetsen: "Dit is
het grootste en eerste gebod. Het
tweede is daaraan gelijk: U zult uw
naaste liefhebben als uzelf. Aan deze
twee geboden hangen heel de Wet en
de Profeten" (Mat 22:38-40). Aan het
einde van de gelijkenis, wanneer de
leraar van de wet erkent dat de juiste
houding die van iemand is die de
gewonde man genadig is, zegt Jezus
tegen hem: "Ga heen en doe
hetzelfde."

Aan je naaste als jezelf

In het Nieuwe Testament bestaat er
daarom geen twijfel over wat er
gevraagd wordt van degenen onder
ons die Jezus willen volgen. "Jullie
hebben gehoord dat tot de ouden
gezegd is: U zult niet doden. Wie
doodt, zal uitgeleverd worden aan



het gerecht. Maar Ik zeg jullie: ieder
die zijn broeder een kwaad hart
toedraagt, zal uitgeleverd worden
aan het gerecht. Wie “leeghoofd” zegt
tegen zijn broeder, zal uitgeleverd
worden aan het Sanhedrin. En wie
“domkop” zegt, zal uitgeleverd
worden aan het hellevuur.” (Mat,
5:21-22).

Na een paar jaar van deze leringen
spoorde Johannes de eerste
christenen aan om in broederlijke
naastenliefde te leven als een
onmisbaar onderdeel van liefde voor
God: “Maar als iemand zegt dat hij
God liefheeft, terwijl hij zijn broeder
haat, is hij een leugenaar. Want als
hij zijn broeder, die hij ziet, niet
liefheeft, kan hij God niet liefhebben,
die hij nooit heeft gezien.” (1 Joh
4:20)

We willen onze naaste "zien", zoals
de heilige Johannes zegt, en Christus
zelf in hem herkennen, vooral in het



geval van degenen die lijden. Soms
ben je zelf in een pijnlijke of
kwetsbare situatie geweest, andere
keren zijn we het tegengekomen:
iemand met wie we meestal op straat
het pad kruisen die dakloos is;
medewerkers die worden
gediscrimineerd vanwege hun land
van herkomst of de kleur van hun
huid; kennissen met een ziekte die
hen doet aftakelen of met
mobiliteitsproblemen die
buitengewone inspanningen en
kosten zouden vereisen om een
waardig leven te leiden; vrouwen die
obstakels tegenkomen in hun
onderwijs- of beroepsloopbaan,
alleen maar omdat ze vrouw zijn;
kinderen en jongeren die naar school
gaan zonder de nodige middelen om
hun studie met succes te voltooien;
vrienden die verslaafd zijn aan
pornografie, gokken of drugs... Om
nog maar te zwijgen van oorlogen,
hongersnood, epidemieën of
natuurrampen die velen van ons



treffen of ons in de toekomst kunnen
treffen.

Menselijke waardigheid en
christelijke
verantwoordelijkheid

Door de eeuwen heen zijn veel
christelijke waarden de samenleving
binnengedrongen en hebben deze
menselijker gemaakt. Beetje bij
beetje hebben we geleerd om in de
ander iemand met waardigheid te
herkennen, die het verdient om met
respect behandeld te worden en
wiens rechten evenveel waard zijn
als de mijne. Filosofie, sociologie en
recht, naast andere disciplines,
hebben de waarde van elk menselijk
leven onderzocht en hoe we het
moeten beschermen, zowel
individueel als collectief.
Ontwikkeling op gebieden als
techniek, economie en geneeskunde
heeft het mogelijk gemaakt om de
levensomstandigheden van grote



delen van de wereldbevolking te
verbeteren, hoewel er nog veel moet
worden gedaan en er voortdurend
nieuwe uitdagingen verschijnen.

Soms zien we dat velen christenen de
schuld geven van het gebrek aan
samenhang tussen evangelische
principes en publieke actie of denken
we dat geloof een toevluchtsoord is
dat ons in staat stelt om
verantwoordelijkheden te ontlopen.
Alsof bidden synoniem is met
passiviteit, of wachten op eeuwig
leven leidt tot veronachtzaming van
de wereld, waarbij degenen die ons
nodig hebben, worden vergeten. “In
feite vult het geloof de erkenning van
de ander aan met ongehoorde
motivaties, omdat wie gelooft, kan
gaan erkennen dat God ieder mens
liefheeft met een oneindige liefde en
dat ‘Hij hem hiermee een oneindige
waardigheid verleent’. Hier komt nog
bij dat wij geloven dat Christus zijn
bloed heeft vergoten voor allen en



voor ieder en daarom niemand
buiten zijn universele liefde blijft. En
als wij naar de laatste bron gaan, die
het innerlijk leven van God is,
ontmoeten wij een gemeenschap van
drie Personen, de oorsprong en het
volmaakte model van ieder leven in
gemeenschap.”[4]

De wereld in erfenis

De prelaat van het Opus Dei moedigt
vaak iedereen aan om de hele
wereld, met wat deze bevat, te
voelen als iets geheel van ons,
volgens de woorden van de H.
Paulus: "Of het nu de wereld is, het
leven of de dood; nu of in de
toekomst; alle dingen zijn van jou, jij
bent van Christus en Christus is van
God" (1 Kor 3:22-23).

"Geconfronteerd met deze realiteit –
alle dingen zijn van jou – verheugen
we ons in de vreugden van anderen,
genieten we van alle goede dingen



die ons omringen en voelen we ons
uitgedaagd door de uitdagingen van
onze tijd. Tegelijkertijd voelen we
diep in onze ziel de situatie van de
wereld, in het bijzonder de trieste
realiteit van oorlog, en van andere
situaties van grote nood en lijden
van zoveel mensen, vooral de
zwaksten."[5]

God heeft ons de wereld gegeven als
een erfenis (vgl. Ps 2:8), dus het ligt
in onze macht om haar te
veranderen. We hebben niet gekozen
voor het historische moment of de
plaats waarin we leven, maar de
omstandigheden die ons hebben
geraakt, zijn precies de gelegenheid
waarmee God erop rekent dat wij
uitvoeren wat Hij Zelf in onze
handen heeft gelegd.

Christenen willen een hart dat lijkt
op dat van Christus, een hart dat de
behoeften van anderen als het onze
voelt, en dat ons ertoe brengt



dienovereenkomstig te handelen. Dit
is een gave van God: "vul de harten
van uw gelovigen en ontsteek in hen
het vuur van uw liefde"[6] vragen wij
de Heilige Geest voor ons en voor
iedereen in de Kerk. Tegelijkertijd
gaat echte liefde niet zozeer om
mooie woorden maar daden: een
christen die toegewijd is aan Gods
liefde is noodzakelijkerwijs een
christen die actief probeert de
samenleving te veranderen en die
ernaar streeft deze steeds meer in
overeenstemming te brengen met
Gods logica en zijn liefde voor de
mensen.

Persoonlijk en
verantwoordelijk

Deze toewijding wordt in de eerste
plaats getoond in een vurig en
voortdurend gebed, de kinderlijke
aandrang van degenen die om iets
goeds vragen voor de mensen van
wie ze houden: "In gebed moeten we



in staat zijn om onze vermoeidheid,
het lijden van bepaalde situaties, van
bepaalde dagen, de dagelijkse
toewijding om Hem te volgen en om
christenen te zijn, voor God te
brengen, evenals het gewicht van het
kwaad dat we in onszelf en in onze
omgeving zien, zodat het ons hoop
geeft en ons de nabijheid ervan laat
voelen, ons een beetje licht geeft op
het pad van het leven."[7]

Naast de houding om al deze
behoeften aan God voor te leggen, is
het een plicht van rechtvaardigheid
om in actie te komen om de wereld te
veranderen, om haar menselijker te
maken, christelijker, goddelijker en
om de waarheid, goedheid en
schoonheid van Gods plan te tonen
voor het geluk van mannen en
vrouwen. Zij aan zij met anderen
zoekt de christen, met de creativiteit
van de liefde, nieuwe wegen zodat de
boodschap die Christus ons in het
evangelie heeft nagelaten



werkelijkheid wordt in de
omstandigheden waarin we ons hier
en nu bewegen.

Dit kan op vele manieren: het zal
afhangen van de omstandigheden
van de plaats, het historische
moment, het persoonlijke karakter,
de mogelijkheden die er zijn voor het
gezin en de werkomstandigheden [...]
en hun eigen politieke, economische
of sociale voorkeuren bij het afwegen
van oplossingen.

“Immers krachtens de aard zelf van
de schepping bezitten de dingen hun
eigen bestaan, waarheid,
voortreffelijkheid, hun eigen wetten
en orde, die de mens dient te
eerbiedigen door de eigen methoden
van iedere wetenschap en techniek
te erkennen.”. [8]

Tegelijkertijd moeten "alle christenen
[…] zich bewust worden van hun
bijzondere eigen roeping in de
politieke gemeenschap. Zij moeten



een voorbeeld zijn van
verantwoordelijkheidsgevoel en
toewijding aan het algemeen
welzijn."[9]

Er zijn veel manieren om goed te
doen, en de Kerk moedigt haar
kinderen aan om te handelen vanuit
vrijheid en pluraliteit, zonder een
bepaalde gedachtegang op te leggen.
Bewogen door hetzelfde ideaal
kunnen christenen zich groeperen in
religieuze of burgerlijke
verenigingen; in de meeste gevallen
werken ze echter in publieke of
private initiatieven die niet worden
gepromoot door katholieke
instellingen, maar die gericht zijn op
het verbeteren van een bepaald
sociaal aspect.

De liefde geeft aan de persoonlijke
relatie tot God en tot de naaste de
juiste inhoud; ze vormt het principe
niet alleen van micro-betrekkingen –
in vriendschap, familie en kleine



groepen – maar ook van macro-
betrekkingen – in sociale,
economische en politieke
verbanden."[10] Daarom zoekt
iedereen naar manieren om bij te
dragen aan het oplossen van de
sociale problemen die hij om zich
heen ziet. De heilige Jozefmaria
moedigde degenen die hem
benaderden aan om
verantwoordelijke burgers te zijn, in
staat om de samenleving te
veranderen en te verbeteren door
hun eigen werk. "De acties van ieder
van ons, kinderen, zijn persoonlijk
en verantwoordelijk."[11]

Vaak kun je groot goed doen met
kleine gebaren, die een vitale
houding ten opzichte van anderen
tonen. Beschikbaar zijn om naar het
adolescente kind te luisteren, kan de
openheid voor dialoog met de
hedendaagse cultuur
vergemakkelijken. Het met aandacht



en genegenheid omgaan met de
oudere generatie, helpt om ook een

respectvolle houding voor
zwakkeren en kwetsbaren in de
maatschappij te ontwikkelen. Het
afwijzen van gesprekken op het werk
waarin degenen die niet aanwezig
zijn en zich niet kunnen verdedigen,
worden bekritiseerd of belasterd,
bevordert omgevingen van respect
en vertrouwen.

Andere keren zal ons vermogen om
verandering tot stand te brengen
komen van onze professionele
training of onze positie in de
samenleving, door ons eigen werk,
mobilisatie van burgers of de
beslissing om zich aan de politiek te
wijden: het beïnvloeden van
rekeningen die de toegang van
gezinnen tot de middelen die ze
nodig hebben vergemakkelijken, het
aan de kaak stellen van misbruik van
economische corruptie, het



beëindigen van gewoonten die een
deel van de bevolking
buitensluiten ... Een arts, een
parlementariër, de CEO van een
bedrijf of een journalist kunnen hun
werk goed doen zonder "in de
problemen te komen", maar ze
kunnen ook "hun leven
ingewikkelder maken" door met hun
werk bij te dragen aan de opbouw
van een eerlijkere wereld.

De sociale leer van de Kerk in
dialoog met de wereld

Het komt de Kerk toe de morele
beginselen, ook met betrekking tot de
sociale ordening, voor te houden en
een oordeel uit te spreken over welke
menselijke aangelegenheden ook,
voor zover de grondrechten van de
menselijke persoon of het geestelijk
heil van de mensen dit vereisen[12].
De Kerk, "pijler en grondslag van de
waarheid" (1 Tim. 3, 15) , "heeft van
de apostelen het plechtig gebod van

https://opusdei.org/nl-nl/tool/opusdeicms/article/107958/change/#_ftn12
https://opusdei.org/nl-nl/tool/opusdeicms/article/107958/change/#_ftn12


Christus ontvangen om de
heilswaarheid te verkondigen" en
kan dus niet werkeloos toekijken.

Vanaf de negentiende eeuw stelde de
kerk, om te vergemakkelijken dat het
handelen van christenen alleen maar
in het licht stond van nieuwe
economische, politieke en sociale
modellen, enkele parameters vast die
zouden helpen om de boodschap van
het Evangelie in deze nieuwe
situaties niet uit het oog te verliezen. 

De Kerk spant zich in om
rechtvaardige houdingen te
bevorderen in de omgang met de
aardse goederen en in de sociaal-
economische betrekkingen. Het
Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk bevat enkele beginselen
die als leidraad dienen.

“In zijn primaire en algemeen
aanvaarde betekenis duidt het 
algemeen welzijn op ‘het totaal van
die sociale voorwaarden, waardoor



zowel groepen als enkelingen hun
eigen volmaaktheid vollediger en
vlugger kunnen bereiken’”.

[13] Het principe van de universele
bestemming van goederen herinnert
ons eraan dat "de geschapen
goederen in een billijke verdeling
aan allen moeten toekomen, onder
de schutse van de rechtvaardigheid,
vergezeld van de liefde”[14] Volgens
het subsidiariteitsbeginsel moeten
"alle maatschappijen van een hogere
rangorde een houding aannemen van
hulp (“subsidium”) – dus van
ondersteuning, van bevordering, van
ontwikkeling – tegenover
maatschappijen van een lagere
rangorde.”[15]; en dus wordt zorg
besteed aan "het gezin, de groepen,
de verenigingen, de territoriale
lokale realiteiten, kortom voor het
aggregaat van economische, sociale,
culturele, sportieve, recreatieve,
beroepsmatige en politieke
uitdrukkingen die mensen spontaan



in het leven roepen en die het hen
mogelijk maken om effectieve sociale
groei te realiseren"[16]

“Het karakteristieke gevolg van de
subsidiariteit is de participatie, die
vooral tot uitdrukking komt in een
reeks van activiteiten waarmee de
burger […] bijdraagt tot het culturele,
economische, politieke en sociale
leven van de gemeenschap van
burgers waartoe hij behoort. 
Participatie is een plicht die bewust
door allen moet worden vervuld, met
zin voor verantwoordelijkheid en
gericht op het algemeen welzijn”[17]

Ten slotte impliceert het
solidariteitsbeginsel "dat de mensen
van onze tijd zich beter bewust
zouden worden van het feit dat zij
schuldenaars zijn van de
maatschappij waartoe zij behoren […]
Dergelijke schuld moet worden
afgelost via de verschillende vormen
van sociale interactie.”[18]



Deze principes doen ons ontdekken
dat veel van de sociale initiatieven
die om ons heen bloeien gebaseerd
zijn op gedeelde waarden. Het
bestuderen en bekendmaken ervan
kan de gelegenheid zijn om samen
met de overige inwoners van onze
landen te bouwen aan een eerlijkere
samenleving.

Waarheid, vrijheid,
rechtvaardigheid en
naastenliefde

Er zijn vier fundamentele waarden
waarop de beginselen van de sociale
leer van de Kerk zijn gebaseerd:
waarheid, vrijheid, rechtvaardigheid
en liefde.

Naastenliefde moet het leven van
christenen leiding geven, zowel
persoonlijk als sociaal. “De Kerk
moet niet alleen het Woord
verkondigen, maar ook het Woord,
dat naastenliefde en waarheid is,



waarmaken.”[19] We hebben het de
afgelopen jaren steeds duidelijker
gezien: in het licht van wereldwijde
crises is er een reactie van
solidariteit die degenen verenigt die
samen lijden. 

Er zijn gezinnen die worden
herenigd wanneer zich een situatie
voordoet van bijvoorbeeld ernstige
ziekte van een gezinslid. Buren gaan
met elkaar in gesprek als ze
gedwongen worden om meer tijd
thuis door te brengen. Dit zijn
houdingen die we kunnen
aannemen, zelfs als het niet de
omstandigheden zijn die ons ertoe
leiden: ken ik de namen van degenen
die in mijn gebouw wonen, of in het
meest afgelegen huis in het dorp?
Heb ik ooit met iedereen gesproken,
geïnteresseerd in hun
omstandigheden, op zoek naar
onderlinge nabijheid?



Wat aan de buitenkant een
eenvoudig gebaar van goed
onderwijs of een teken van
vriendelijkheid lijkt, kan in feite
Gods liefde voor iedereen
weerspiegelen: "de liefde die vol is
van kleine gebaren van wederzijdse
liefde, ook het burgerlijke en
politieke leven raakt en tot uiting
komt in alle handelingen om een
betere wereld op te bouwen. Om
deze reden komt de liefde niet alleen
tot uitdrukking in intieme en nabije
relaties, maar ook in ‘macro-relaties:
sociale, economische, politieke
betrekkingen’”.[20] De eenheid van
leven van een coherente christen
brengt hem ertoe om op alle niveaus
met naastenliefde te handelen, zowel
in wat hem nauw raakt als in de
meest verre onderwerpen.

Uitgaande van respect voor iedereen,
waarbij het welzijn van elke persoon
boven ideeën of meningen wordt
gesteld, kunnen christenen



interveniëren in allerlei kwesties,
met verantwoordelijkheid en
creativiteit, zonder aan de Kerk toe te
schrijven dat iedereen het zo zou
moeten doen. Christenen genieten
“de meest volledige vrijheid […] met
de persoonlijke
verantwoordelijkheid die daarvan is
afgeleid, om naar eigen goeddunken
handelend op te treden in kwesties
van politiek, maatschappij, cultuur,
etc”.[21]

"Wie de ander met naastenliefde
tegemoet treedt, is allereerst
rechtvaardig jegens hem. De
gerechtigheid is op geen enkele wijze
vreemd aan de liefde en is ook geen
alternatieve of parallelle weg naast
de liefde: de gerechtigheid is
onlosmakelijk met de liefde
verbonden, […] maakt er onderdeel
van uit. De gerechtigheid is de eerste
weg van de liefde."[22] En andersom:
de strijd voor het algemeen welzijn
zal altijd geleid worden door begrip



en respect. Het zou geen zin hebben
om met een hart van steen
gerechtigheid te zoeken of blij te zijn
om iets objectief slechts omdat het
onze mening bevestigt.

Geconfronteerd met naasten die
lijden onder de gevolgen van acties
of manieren van leven die in strijd
zijn met de moraal, of die zich van
God afwenden of een andere
levensstijl aannemen, is de enig
mogelijke reactie voor een christen
begeleiding vol genegenheid en
begrip, nooit een zelfingenomen
reactie die over de schouder naar
anderen kijkt. Net zoals de Kerk de
dialoog met de wereld aangaat door
naastenliefde, zoeken wij, vanuit de
wereld, een gesprek dat openstaat
voor iedereen, dat iedereen omvat en
zich niet afsluit voor voorstellen die
we als bedreigingen ervaren, maar
dat ons verschillende standpunten
laat verwelkomen, en laat leren van
anderen.



De apostelen waren ook geen
uniform geheel. Ze kwamen uit
verschillende achtergronden, hadden
verschillende beroepen, soms
onverenigbare karakters,
tegengestelde meningen... Maar ze
waren verenigd door liefde voor
Christus en de missie om het Goede
Nieuws aan de wereld te brengen.
Door het primaatschap van Petrus en
collegialiteit te combineren met hun
eigen identiteit, vervulden zij het
gebod van Christus: "Gaat uit over de
hele wereld en verkondigt het
evangelie aan heel de schepping" (Mc
16:15).

De belofte van Jezus

Deze christelijke verplichting van
naastenliefde begint, net als alle
anderen, bij Gods liefde voor de
mens. Hij is het die harten verandert
en de wereld vernieuwt:
"Naastenliefde en rechtvaardigheid
zijn niet alleen sociale deugden,



maar zijn geestelijke handelingen die
worden uitgevoerd in het licht van
de Heilige Geest."[23]

We weten dat we geen volmaakte
gerechtigheid op aarde kunnen
bereiken, en we hebben de
gerechtigheid van eeuwig leven. Dat
leidt er echter niet toe dat we onze
aardse plichten verwaarlozen, omdat
we weten dat het eeuwige leven zal
afhangen van wat we hier hebben
nagestreefd om het "je hebt het voor
mij gedaan" van Jezus te leven. We
hopen de wereld te veranderen, bij te
dragen aan het geluk van de mensen
om ons heen, en zelf ook gelukkig te
zijn, omdat we uit de mond van Jezus
horen wat hij op een dag beloofde
aan degenen die naar hem
luisterden: "Gelukkig die hongeren
en dorsten naar de gerechtigheid,
want zij zullen verzadigd
worden" (Mt 5:6).



[1] Vgl.Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 400.

[2] Heilige Jozefmaria, brief n. 3 ("Over
de missie van de christen in het
sociale leven"), n. 31.

[3] Franciscus, Fratelli tutti, n. 57.

[4] Franciscus, Fratelli tutti, n. 85.

[5] Fernando Ocáriz, brief 19.III.2020,
nr. 7.

[6] Alleluia van het Hoogfeest van
Pinksteren, cyclus B.

[7] Benedictus XVI, Audiëntie 1
februari 2012.

[8] Tweede Vaticaans Concilie, 
Gaudium et Spes, n. 36.

[9] Ibidem, nr. 75.

[10] Benedictus XVI, Caritas in Veritate,
n. 2.



[11] Heilige Jozefmaria, brief n. 3, n. 37.

[12] Vgl.Catechismus van de Katholieke
Kerk, n. 2032; 2420.

[13]Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk, nr. 164.

[14] Zie ibid., nr. 171.

[15] Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk, nr. 186.

[16] Ibidem, nr. 185.

[17] Ibidem, nr. 189.

[18] Ibidem, nr. 195.

[19] Benedictus XVI, Algemene
Audiëntie, 25 april 2012.

[20] Franciscus, Fratelli tutti, n. 181.

[21] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 11.

[22] Benedictus XVI, Caritas in Veritate,
n. 6.



[23] Benedictus XVI, Algemene
Audiëntie, 25 april 2012.

Teresa Gómez

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-i-je-hebt-

het-voor-mij-gedaan/ (10-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-i-je-hebt-het-voor-mij-gedaan/
https://opusdei.org/nl-nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-i-je-hebt-het-voor-mij-gedaan/
https://opusdei.org/nl-nl/article/ga-en-doe-hetzelfde-i-je-hebt-het-voor-mij-gedaan/

	Ga en doe hetzelfde (I): Je hebt het voor Mij gedaan
	Het eerste gebod
	Aan je naaste als jezelf
	Menselijke waardigheid en christelijke verantwoordelijkheid
	De wereld in erfenis
	Persoonlijk en verantwoordelijk
	De sociale leer van de Kerk in dialoog met de wereld
	Waarheid, vrijheid, rechtvaardigheid en naastenliefde
	De belofte van Jezus


