
opusdei.org

Door Maria naar
Jezus

Homilie over de Heilige Maagd
Maria voor de maand mei,
uitgesproken door de stichter
van Opus Dei op 4 mei 1957,
opgenomen in het boek
‘Christus komt langs’.

5-5-2023

Geheimen van de Rozenkrans

Mariale meditatie I: Moeder van God
en onze hoop

https://opusdei.org/nl/page/de-heilige-rozenkrans/
https://opusdei.org/nl/article/mariale-meditatie-i-moeder-van-god-en-onze-hoop/
https://opusdei.org/nl/article/mariale-meditatie-i-moeder-van-god-en-onze-hoop/
https://opusdei.org/nl/article/mariale-meditatie-ii-de-vriendschap-van-maria/


Mariale meditatie II: De vriendschap
van Maria

Homilie heilige Jozefmaria: Door
Maria naar Jezus

139. Als we aan het begin van deze
meimaand onze blik laten gaan over
de wereld en over het volk van God
(zie 1 Petr 2, 10), dan zien we heel
diverse uitingen van Mariaverering
die — of het nu oude of nieuwe
gebruiken zijn — allemaal een grote
liefde voor de Moeder van God
weerspiegelen.

Het maakt je blij dat deze devotie
leeft en dat deze voor de christenen
een impuls is om zich als domestici
Dei, als leden van de familie van God,
te gedragen (Ef 2, 19).

Ook jullie zullen je deze dagen nog
meer binnen de Kerk voelen, nog
meer broer en zus van al je broeders
en zusters die deze dagen op de
meest uiteenlopende manieren blijk



geven van hun liefde voor Maria. Het
is als op een familiereünie waar
volwassen kinderen die door het
leven uit elkaar zijn gegaan, elkaar
weer treffen bij hun moeder. Als ze
wel eens woorden hebben gehad en
elkaar liefdeloos hebben behandeld,
dan is dat op zo”n dag niet aan de
orde. Ze voelen zich verenigd en
vinden elkaar terug in een hartelijke
saamhorigheid.

Maria is voortdurend de Kerk aan
het vestigen, aan het verenigen. We
kunnen moeilijk een echte devotie
tot de Maagd Maria hebben zonder
ons meer verbonden te gaan voelen
met de andere leden van het Mystiek
Lichaam en met het zichtbare hoofd,
de paus. Daarom herhaal ik graag: 
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam, allen met Petrus naar Jezus,
door Maria! Als we onszelf zien als
een stukje van de Kerk en we ons
broeders in het geloof voelen, dan
begrijpen we beter wat bedoeld



wordt met de broederlijkheid die ons
met de hele mensheid verbindt, want
Christus heeft de Kerk naar alle
mensen en alle volkeren gezonden
(zie Mt 28, 19).

Wat ik net zei hebben we allemaal
ervaren, want we hebben
gelegenheden genoeg om de
bovennatuurlijke effecten van een
oprechte devotie tot de Maagd Maria
te kunnen constateren. Ieder van ons
zou daar veel over kunnen vertellen.
Er komt me nu een bedevaart in
herinnering die ik in 1933 naar een
Mariakapel in Castilië heb gemaakt,
naar Sonsoles.

Het was geen bedevaart in de
gebruikelijke zin van het woord; niet
rumoerig of massaal. We waren met
z”n drieën. Ik respecteer en
waardeer andere publieke uitingen
van vroomheid, maar zelf wil ik mijn
genegenheid en enthousiasme voor
Maria het liefst door persoonlijke



bezoeken of in kleine groepjes uiten,
waardoor een gevoel van intimiteit
ontstaat.

Bij die bedevaart naar Sonsoles heb
ik ervaren waar die aanroeping van
Maria “Sonsoles” vandaan komt. Het
is misschien een onbeduidend detail,
maar het drukt de kinderlijke liefde
voor Maria uit van de mensen van
die streek. Het beeld van Onze Lieve
Vrouw dat in Sonsoles wordt vereerd
was tijdens de strijd tussen de
christenen en de mohammedanen
een tijdlang in Spanje verborgen
gehouden. Jaren later werd het door
een paar herders gevonden die, zoals
de traditie vertelt, bij het zien van
het beeld uitriepen: Wat een mooie
ogen! Het zijn net zonnen! (In het
Spaans: Son soles!).

Moeder van Christus, moeder van
de christenen

140. Sinds dat jaar, 1933, heb ik bij
vele en geregelde bezoeken aan



heiligdommen van Onze Lieve
Vrouw ruimschoots de gelegenheid
gehad om na te denken over de
plaats die de Moeder van Jezus in het
hart van veel christenen inneemt. En
steeds heb ik geconcludeerd dat die
genegenheid een liefdevol antwoord
is, een blijk van kinderlijke
dankbaarheid. Want Maria is nauw
verbonden met het grootste bewijs
van de liefde van God: de
menswording van het Woord, dat in
alles aan ons gelijk werd en onze
ellende en onze zonden op zich nam.
Maria was trouw aan de goddelijke
zending waarvoor ze was geschapen
en heeft zich in dienst van de
mensen gesteld en dat doet zij nog
steeds. We zijn immers allemaal
geroepen om broeders en zusters te
zijn van haar Zoon Jezus. En de
Moeder van God is nu ook werkelijk
de Moeder van de mensen.

De Heer heeft het zo gewild en de
heilige Geest liet het vastleggen,



opdat het voor alle generaties
duidelijk zou zijn: Bij Jezus’ kruis
stonden zijn Moeder, de zuster van
zijn Moeder, Maria de vrouw van
Klopas en Maria Magdalena. Toen
Jezus zijn Moeder zag en naast haar
de leerling die Hij liefhad, zei Hij tot
zijn Moeder: Vrouw, zie daar uw zoon.
Vervolgens zei Hij tot de leerling: Zie
daar uw Moeder. En vanaf dat
ogenblik nam de leerling haar bij zich
in huis (Joh 19, 25-27).

Johannes, de geliefde leerling van
Jezus, ontvangt Maria en neemt haar
op in zijn huis en in zijn leven. De
geestelijke schrijvers hebben in deze
woorden van het evangelie een
uitnodiging aan alle christenen
gezien om Maria ook in hun leven op
te nemen. Deze toelichting is bijna
overbodig, want zonder twijfel wil
Maria graag dat we onze toevlucht
tot haar nemen, dat we ons met
vertrouwen tot haar richten, dat we
een beroep doen op haar



moederschap en haar vragen ons te
laten zien dat zij onze Moeder is
(Monstra te esse Matrem, uit de
hymne Ave maris stella).

Maar zij is een moeder die je niet
hoeft te smeken, die ons zelfs vóór is,
want ze kent onze noden en komt
ons direct te hulp. Ze toont met
daden dat ze voortdurend aan haar
kinderen denkt. Ieder van ons kan
zich zijn eigen leven voor de geest
halen en hij zal zien hoe de
barmhartigheid van God zich daarin
manifesteert en hij kan wel honderd
redenen aanvoeren om zich op een
speciale manier een kind van Maria
te voelen.

141. De teksten van de heilige Schrift
die over Onze Lieve Vrouw spreken
laten ons duidelijk zien hoe de
Moeder haar Zoon stap voor stap
begeleidt, zich met zijn verlossende
zending verenigt, zich met Hem
verheugt en met Hem lijdt; hoe zij



liefheeft wie Jezus liefheeft en zich
met moederlijke zorg om allen
bekommert die bij Hem zijn.

We hoeven maar aan het verhaal van
de bruiloft van Kana te denken.
Onder de talrijke genodigden bij zo”n
drukke boerenbruiloft waar mensen
van verschillende dorpen naar toe
komen, merkt Maria dat er te weinig
wijn is (zie Joh 2, 3). Ze is de enige die
dat ziet, en wel meteen. De taferelen
uit het leven van Christus komen ons
zo bekend voor! De grootheid van
God is in het normale en alledaagse
aanwezig. Het is typerend voor een
vrouw, voor een opmerkzame
huisvrouw, dat ze merkt of iets over
het hoofd is gezien en aandacht
schenkt aan details die het leven
aangenaam maken. Zo was Maria.

Bovendien is het net Johannes die de
geschiedenis van Kana vertelt. Hij is
de enige evangelist die dit gebaar
van moederlijke zorg heeft



vastgelegd. Hij wil ons eraan
herinneren dat Maria aanwezig was
bij het begin van het openbaar leven
van de Heer, wat aangeeft dat hij het
belang van de aanwezigheid van
Maria heeft begrepen. Jezus wist aan
wie Hij zijn Moeder toevertrouwde:
aan een leerling die haar liefhad, die
geleerd had van haar te houden als
van zijn eigen moeder, en die in staat
was haar te begrijpen.

Laten we nu kijken naar de dagen
die volgden op Hemelvaart, de tijd
van wachten op Pinksteren. De
leerlingen waren door de triomf van
de verrezen Christus bevestigd in
hun geloof en ze verlangden naar de
komst van de beloofde heilige Geest.
Ze wilden bij elkaar zijn en daarom
vinden we ze verenigd cum Maria
matre Iesu, samen met Maria, de
moeder van Jezus (zie Hand 1, 14).
Het gebed van de leerlingen
begeleidt het gebed van Maria: het is



het gebed van een familie die met
elkaar verenigd is.

Deze keer is het de heilige Lucas die
ons deze informatie geeft. Hij is de
evangelist die het uitvoerigst over de
kinderjaren van Jezus heeft verteld.
Het is alsof hij ons te verstaan wil
geven dat Maria niet alleen bij de
menswording van het Woord een
hoofdrol speelde, maar dat zij op een
vergelijkbare manier ook
tegenwoordig was bij het ontstaan
van de Kerk, die het Lichaam van
Christus is.

Vanaf het eerste ogenblik van het
bestaan van de Kerk hebben alle
christenen die op zoek waren naar
de liefde van God, naar de liefde die
ons wordt geopenbaard en die in
Jezus Christus mens is geworden, een
ontmoeting gehad met Maria en ze
hebben op heel verschillende
manieren haar moederlijke zorg
ondervonden. Met recht kan de



allerheiligste Maagd zich de Moeder
van alle christenen noemen. De
heilige Augustinus drukt het als volgt
uit: Door haar liefde werkte zij er aan
mee dat er gelovigen geboren werden
in de Kerk, ledematen van het Hoofd
van wie zij naar het vlees werkelijk de
moeder is [De sancta virginitate, 6 (PL
40, 399)].

Het is dus niet vreemd dat
uitgerekend een gebed vol
vertrouwen een van de oudste
getuigenissen van Mariaverering is.
Ik bedoel een eeuwenoude antifoon
die wij nog steeds bidden: Onder uw
bescherming nemen wij onze
toevlucht, o heilige Moeder van God;
wijs in onze nood onze gebeden niet
af, maar verlos ons altijd uit alle
gevaren, o glorierijke en gezegende
Maagd [Sub tuum praesidium
confugimus, Sancta Dei Genitrix:
nostras deprecationes ne despicias in
necessitatibus, sed a periculis cunctis



libera nos semper, Virgo gloriosa et
benedicta).

Vertrouwelijk met Maria

142. Spontaan en als
vanzelfsprekend voelen we ons
aangetrokken tot de Moeder van
God, die ook onze Moeder is. We
kunnen naar haar toegaan zoals we
doen bij iemand die leeft, want de
dood heeft niet over haar
gezegevierd; zij is met lichaam en
ziel bij God de Vader, bij haar Zoon
en bij de heilige Geest.

Er zijn geen diepe beschouwingen
nodig om de rol van Maria in het
leven van de christen te begrijpen,
ons tot haar aangetrokken te voelen
en met de liefde van een kind haar
gezelschap te zoeken, ook al is het
mysterie van het goddelijk
moederschap zo rijk aan inhoud dat
we er nooit genoeg over kunnen
nadenken.



Het katholieke geloof ziet in Maria
een teken bij uitstek van de liefde
van God. Hij noemt ons nu al zijn
vrienden; zijn genade werkt in ons,
geneest ons van de zonde en geeft
ons de kracht om het gelaat van
Christus enigszins te weerspiegelen,
ondanks de zwakheid die eigen is
aan wie nog stof en ellende is. We
zijn niet langer alleen drenkelingen
die God redding beloofd heeft, want
die redding is al in ons werkzaam.
Onze relatie met God is niet die van
een blinde die hunkert naar het licht
en zucht onder de angsten van de
duisternis; het is die van een kind dat
weet dat zijn Vader van hem houdt.

Deze hartelijkheid, dit vertrouwen
en deze geborgenheid vinden wij bij
Maria. Daarom spreekt haar naam zo
direct tot het hart. Voor onze omgang
met de Vrouwe met de zoete naam
Maria kan de relatie met onze eigen
moeder ons als voorbeeld en
leidraad dienen. Wij moeten van God



houden met hetzelfde hart waarmee
we van onze ouders, broers en
zussen houden, van andere
familieleden en van onze vrienden of
vriendinnen. Een ander hart hebben
we niet, en met dat hart moeten we
van Maria houden.

Hoe gedraagt een zoon of dochter
zich normaliter tegenover zijn
moeder? Weliswaar heel
verschillend, maar altijd hartelijk en
met vertrouwen. Die hartelijkheid
zal bij iedere situatie een andere
vorm aannemen, zoals het spontaan
komt, maar zal nooit iets kouds over
zich hebben. Het zijn de vertrouwde
gewoontes van een gezin: de kleine,
dagelijkse dingen die een kind graag
voor zijn moeder doet en die de
moeder mist als ze weleens vergeten
worden: een kus of een liefkozing bij
het weggaan of thuiskomen, een
kleine attentie, een paar lieve
woorden…



In de relatie met onze Moeder in de
hemel hebben we ook uitingen van
kinderlijke liefde. Veel christenen
volgen het oude gebruik om het
scapulier te dragen, of ze maken zich
de gewoonte eigen de Mariabeelden
te groeten die in christelijke
gezinnen te vinden zijn en de straten
van zoveel steden sieren. Dat hoeft
trouwens niet met woorden, een
groet in gedachten is genoeg. Een
andere manier is het prachtige
rozenkransgebed waarbij de ziel niet
moe wordt steeds weer hetzelfde te
zeggen — zoals verliefden niet moe
worden steeds hetzelfde te herhalen
— en waardoor zij leert de
belangrijkste momenten uit het leven
van Onze Lieve Heer opnieuw te
beleven. Of ze nemen de gewoonte
aan om een dag van de week aan
Maria te wijden — de dag waarop we
nu bij elkaar zijn: de zaterdag — en
haar dan een kleine attentie aan te
bieden en haar moederschap te
overdenken…



Er zijn nog veel andere mariale
devoties die we nu niet hoeven op te
noemen. Het is niet nodig dat ze
allemaal een rol spelen in het leven
van iedere christen — groeien in
bovennatuurlijk leven is heel wat
anders dan het opstapelen van
devoties — maar ik moet ook zeggen
dat iemand die geen enkele devotie
tot Maria heeft, die haar op geen
enkele manier zijn liefde laat blijken,
niet de volheid van het christelijk
geloof bezit.

Wie de devotie tot de heilige Maagd
achterhaald vindt, laat zien dat hij de
diepe christelijke zin ervan is
kwijtgeraakt en de bron ervan niet
meer kent, namelijk het geloof in de
wil van God de Vader om ons te
verlossen; de liefde voor God de
Zoon, die werkelijk mens is
geworden en uit een Vrouw is
geboren; het vertrouwen in God de
heilige Geest, die ons door zijn
genade heiligt. Het is God die ons



Maria heeft gegeven, en we hebben
het recht niet haar af te wijzen, we
horen ons veeleer met de liefde en
blijdschap van kinderen tot haar te
wenden.

Worden als kinderen in de liefde
tot God

143. Laten we dit punt aandachtig
overwegen, want het kan ons helpen
om heel belangrijke dingen te
begrijpen. Het mysterie van Maria
leert ons dat wij klein moeten
worden om dichter bij God te
kunnen komen. Voorwaar, Ik zeg u –
riep de Heer uit terwijl Hij zich tot
zijn leerlingen richtte — als gij niet
opnieuw wordt als de kleine kinderen,
gij het Rijk der hemelen zeker niet
binnen zult gaan (Mt 18, 3).

Kind worden; ons losmaken van de
hoogmoed en de
zelfgenoegzaamheid; erkennen dat
wij op eigen krachten niets kunnen,
dat we de genade en de kracht van



God de Vader nodig hebben om te
leren lopen en op onze weg te
volharden. Klein zijn vereist dat we
onszelf geven zoals kinderen zich
geven, geloven zoals kinderen
geloven, vragen zoals kinderen
vragen.

Dat alles leren we van Maria als we
vol vertrouwen met haar omgaan. De
devotie tot de heilige Maagd is niet
gevoelsmatig of week: ze geeft de ziel
troost en blijdschap, want de
Mariaverering vraagt de intense en
volledige geloofsbeleving die ons
helpt uit onszelf te komen en onze
hoop op de Heer stellen. Mijn Heer is
mijn herder, luidt de psalm, niets kom
ik tekort; Hij laat mij weiden op
groene velden. Hij brengt mij aan
water waar ik kan rusten, Hij geeft
mij weer frisse moed. Mijn schreden
leidt Hij langs rechte paden omwille
van zijn Naam. Al voert mijn weg
door donkere kloven, ik vrees geen
onheil waar Gij mij leidt (Ps 22, 1-4).



Wij leren in de omgang met Maria
als haar kinderen te zijn, juist omdat
zij onze Moeder is. We leren om echt
en zonder maat lief te hebben; om
eenvoudig te zijn; om vrij te zijn van
problemen die ontstaan als we
egoïstisch zijn en alleen aan onszelf
denken; om blij te zijn in het besef
dat niets onze hoop kan breken. De
weg die ons naar de dwaasheid van
de liefde voor God leidt, begint met
liefde voor de allerheiligste Maagd
Maria, een liefde die vol vertrouwen
is. Deze woorden heb ik jaren
geleden opgenomen in het
voorwoord bij een commentaar op
de rozenkrans. Sindsdien heb ik me
dikwijls van de waarheid van die
woorden kunnen overtuigen. Ik zal
nu niet veel zeggen om deze
gedachte toe te lichten, maar ik nodig
je wel uit om dit zelf te ervaren, het
zelf te ontdekken. Wend je tot Maria,
open je hart voor haar, vertrouw
haar je vreugde en verdriet toe en



vraag haar hulp om Jezus te leren
kennen en Hem te volgen.

144. Als je Maria zoekt zul je Jezus
vinden en je zult een beetje meer
begrijpen van wat er in zijn goddelijk
hart omgaat. Hij vernedert zich, Hij
wil zijn macht en majesteit niet
gebruiken maar neemt de gedaante
aan van een slaaf (zie Fil 2, 6-7).
Menselijk gesproken beperkt God
zich niet tot wat essentieel en
onontbeerlijk is voor onze redding,
Hij gaat veel verder. We kunnen dit
alleen maar tot op zekere hoogte
vatten door te bedenken dat Hij geen
maat kent, dat Hij handelt vanuit de
dwaasheid van de liefde die Hem zo
ver brengt dat Hij ons vlees
aanneemt en het belast met het
gewicht van onze zonden.

Hoe is het mogelijk dat we dat
beseffen en in onze liefde voor Hem
ons verstand niet verliezen? We
moeten de waarheden van ons geloof



tot ons laten doordringen, zodat ze
heel ons leven kunnen omvormen.
God houdt van ons. De Almachtige,
die hemel en aarde heeft gemaakt,
houdt van ons!

God interesseert zich zelfs voor de
kleinste dingen van zijn schepselen
— voor die van jou en die van mij —
en Hij roept ieder van ons bij onze
naam (zie Jes 43, 1). Door deze
zekerheid die het geloof ons geeft,
gaan we de wereld om ons heen met
andere ogen zien. Alles blijft
hetzelfde en toch is alles anders,
omdat alles de uitdrukking is van de
liefde van God.

Ons leven verandert zo in een
voortdurend gebed, in een
onveranderlijk goed humeur en in
constante vrede, in een acte van
dankbaarheid die de hele dag
voortduurt. Mijn hart prijst hoog de
Heer, zong de Maagd Maria, van
vreugde juicht mijn geest om God mijn



redder; daar Hij welwillend neerzag
op de kleinheid van zijn dienstmaagd.
En zie, van heden af prijst elk geslacht
mij zalig omdat Hij aan mij zijn
wonderwerken deed, en heilig is zijn
Naam (Lc 1, 46-49).

Ons gebed kan zich met dat van
Maria verenigen en we kunnen haar
nadoen. Ook wij zullen de behoefte
voelen om te zingen en de
wonderwerken van God te
verkondigen, om de hele mensheid
en alle schepselen in ons geluk te
laten delen.

Maria maakt dat wij ons broeders
en zusters voelen

145. Het is onmogelijk als een kind
met Maria om te gaan en alleen maar
aan onszelf en onze persoonlijke
problemen te denken. Het is
onmogelijk met haar om te gaan en
persoonlijke egoïstische problemen
met zich mee te dragen. Maria brengt
ons naar Jezus en Jezus is 



primogenitus in multis fratribus, de
eerstgeborene onder vele broeders
(Rom 8, 29). Jezus leren kennen
betekent dat we inzien dat ons leven
geen andere zin kan hebben dan ons
in dienst van de anderen te stellen.
Een christen mag zich niet
uitsluitend met zijn persoonlijke
problemen bezighouden, want zijn
leven moet gericht zijn op de
universele Kerk en op de redding van
alle zielen.

Zo bezien zijn zelfs dingen die als
heel intiem en persoonlijk
beschouwd zouden kunnen worden
— zoals de zorg voor de eigen
innerlijke vooruitgang — in
werkelijkheid niet persoonlijk,
omdat heiliging en apostolaat één
geheel zijn. We moeten onze
inspanning voor ons inwendig leven
en onze inzet om de christelijke
deugden te ontwikkelen op het heil
van de Kerk richten. Want het is een
feit dat we niets goeds kunnen doen,



noch Christus aan anderen bekend
kunnen maken, als we zelf niet
oprecht proberen om de leer van het
evangelie te verwezenlijken.

Als we van deze geest doordrongen
zijn, zullen we door te bidden
verschillende mogelijkheden zien om
ons in dienst van anderen te stellen,
ook als we met schijnbaar
persoonlijke onderwerpen en
voornemens beginnen. En als wij ons
door de hand van Maria laten leiden,
zal zij ervoor zorgen dat wij ons
broers en zussen van alle mensen
gaan voelen, want we zijn allemaal
kinderen van God waarvan zij de
Dochter, de Bruid en de Moeder is.

De problemen van onze
medemensen moeten onze
problemen zijn. De christelijke
broederlijkheid moet diep in onze
ziel wortelen, niemand kan ons
onverschillig laten. Maria, de Moeder
van Jezus, die de Heer ter wereld



bracht, die Hem heeft opgevoed, op
zijn aardse levensweg heeft begeleid
en nu bij Hem in de hemel is, zal ons
helpen om Jezus te herkennen die bij
ons langskomt en die zich aan ons
toont in de noden van onze
medemensen.

146. Op de bedevaart naar de kapel
van Sonsoles waar ik het eerder over
had, kwamen we langs een paar
korenvelden. Ze stonden klaar voor
de oogst, schitterend in de zon,
golvend in de wind. Toen kwam een
tekst uit het evangelie bij me op,
woorden van Jezus tot het groepje
leerlingen: Zegt gij niet: Nog vier
maanden en dan komt de oogst?
Welnu, Ik zeg u: Slaat uw ogen op en
kijkt naar de velden; ze staan wit, rijp
voor de oogst (Joh 4, 35). Ik dacht er
weer aan dat de Heer deze ijver, dit
vuur dat ook in zijn hart brandde,
ook in ons hart wil leggen. En ik ging
even van de weg af om een paar aren



te plukken om als aandenken mee te
nemen.

We moeten onze ogen openen en om
ons heen kijken als we de oproep
willen opmerken die God tot ons
richt via de mensen met wie wij in
contact zijn. Zij mogen ons niet
onverschillig laten, we kunnen ons
niet opsluiten in ons eigen kleine
wereldje, want zo heeft Jezus niet
geleefd. Hetet Het evangelie spreekt
dikwijls over zijn barmhartigheid,
over zijn vermogen te delen in het
verdriet en in de noden van zijn
medemensen: Hij heeft medelijden
met de weduwe van Naïn (zie Lc 7,
11-17), huilt om de dood van Lazarus
(zie Joh 11, 35), bekommert zich om
de menigte die Hem volgt en niets te
eten heeft (zie Mt 15, 32). Hij heeft
vooral medelijden met de zondaars,
met de mensen die door het leven
gaan zonder het licht en de waarheid
te kennen. Toen Jezus aan land ging
zag Hij dan ook een grote menigte. Hij



gevoelde medelijden met hen, want zij
waren als schapen zonder herder; en
Hij begon hen uitvoerig te
onderrichten (Mc 6, 34).

Als wij echt kinderen van Maria zijn
begrijpen we die houding van Jezus
en ons hart zal groter worden en vol
medeleven. Het lijden, de ellende, de
dwalingen, de eenzaamheid, de angst
en het verdriet van onze
medemensen, onze broeders en
zusters, zal ons pijn doen. En we
voelen dat we ze dringend moeten
bijstaan in hun noden en met hen
over God moeten spreken, zodat zij
als kinderen met Hem kunnen
omgaan en de moederlijke attenties
van Maria leren kennen.

Apostel van apostelen zijn

147. De wereld vullen met licht, zout
en licht zijn (zie Mt 5, 13-14), zo heeft
de Heer de zending van zijn
leerlingen omschreven. Het blijde
nieuws van de liefde van God



verspreiden tot aan het uiteinde van
de aarde. Daaraan moeten alle
christenen op een of andere manier
hun leven wijden.

Meer nog. Wij moeten hierin niet
alleen willen staan, maar anderen
stimuleren hun bijdrage te leveren
aan deze goddelijke opdracht om
vreugde en vrede naar het hart van
de mensen te brengen. Neem anderen
mee, naarmate jullie zelf voortgang
maken,schrijft de heilige Gregorius
de Grote, heb de wens metgezellen te
hebben op de weg naar de Heer [In
Evangelia homiliae, 6, 6 (PL 76,
1098)].

Maar, zegt de Heer in een parabel,
denk eraan dat de onkruidzaaier
kwam cum dormirent homines,
terwijl de mensen sliepen (Mt 13, 25).
Wij lopen het gevaar ons te laten
meeslepen door de slaap van het
egoïsme, van de oppervlakkigheid.
Wij lopen het risico ons hart te



verliezen in duizend en één vluchtige
ervaringen, en het dieper nadenken
over de werkelijke zin van de aardse
werkelijkheid uit de weg te gaan. Een
trieste zaak is dat, die slaap die de
waardigheid van de mens verstikt en
hem een slaaf maakt van iets
bedroevends!

Wij zouden het buitengewoon triest
moeten vinden dat christenen die
meer kunnen geven, niet kunnen
besluiten dat te doen; dat christenen
die zich volledig kunnen geven en
alle consequenties van hun roeping
als kinderen van God zouden kunnen
beleven, zich tegen edelmoedigheid
verzetten. Dat moet ons pijn doen,
want de genade van het geloof
krijgen we niet om in het donker te
blijven, maar om te stralen voor het
oog van de mensen (zie Mt 5, 15-16).
Bovendien staat het tijdelijke en
eeuwige geluk van wie zo doet op het
spel. Het christelijk leven is een
goddelijk wonder dat met vrede en



geluk beloond wordt, op voorwaarde
dat we de gave van God weten te
waarderen (zie Joh 4, 10) en geen
grenzen stellen aan onze
edelmoedigheid.

Het is hard nodig om iedereen
wakker te maken die in slaap is
gevallen — in die kwalijke slaap —
en we moeten hen eraan herinneren
dat het leven geen spelletje is, maar
een goddelijke schat die vrucht moet
dragen. Het is ook noodzakelijk de
weg te wijzen aan mensen van goede
wil die vol goede intenties zitten,
maar niet weten hoe ze die in
praktijk moeten brengen. Christus
dringt er bij ons op aan. Ieder van
jullie moet niet alleen een apostel
zijn, maar een apostel van apostelen
die anderen met zich meesleept,
anderen ertoe aanzet om ook zelf
Christus aan de mensen bekend te
maken.

Apostel van apostelen zijn



148. De wereld vullen met licht, zout
en licht zijn (zie Mt 5, 13-14), zo heeft
de Heer de zending van zijn
leerlingen omschreven. Het blijde
nieuws van de liefde van God
verspreiden tot aan het uiteinde van
de aarde. Daaraan moeten alle
christenen op een of andere manier
hun leven wijden.

Meer nog. Wij moeten hierin niet
alleen willen staan, maar anderen
stimuleren hun bijdrage te leveren
aan deze goddelijke opdracht om
vreugde en vrede naar het hart van
de mensen te brengen. Neem anderen
mee, naarmate jullie zelf voortgang
maken,schrijft de heilige Gregorius
de Grote, heb de wens metgezellen te
hebben op de weg naar de Heer [In
Evangelia homiliae, 6, 6 (PL 76,
1098)].

Maar, zegt de Heer in een parabel,
denk eraan dat de onkruidzaaier
kwam cum dormirent homines,



terwijl de mensen sliepen (Mt 13, 25).
Wij lopen het gevaar ons te laten
meeslepen door de slaap van het
egoïsme, van de oppervlakkigheid.
Wij lopen het risico ons hart te
verliezen in duizend en één vluchtige
ervaringen, en het dieper nadenken
over de werkelijke zin van de aardse
werkelijkheid uit de weg te gaan. Een
trieste zaak is dat, die slaap die de
waardigheid van de mens verstikt en
hem een slaaf maakt van iets
bedroevends!

Wij zouden het buitengewoon triest
moeten vinden dat christenen die
meer kunnen geven, niet kunnen
besluiten dat te doen; dat christenen
die zich volledig kunnen geven en
alle consequenties van hun roeping
als kinderen van God zouden kunnen
beleven, zich tegen edelmoedigheid
verzetten. Dat moet ons pijn doen,
want de genade van het geloof
krijgen we niet om in het donker te
blijven, maar om te stralen voor het



oog van de mensen (zie Mt 5, 15-16).
Bovendien staat het tijdelijke en
eeuwige geluk van wie zo doet op het
spel. Het christelijk leven is een
goddelijk wonder dat met vrede en
geluk beloond wordt, op voorwaarde
dat we de gave van God weten te
waarderen (zie Joh 4, 10) en geen
grenzen stellen aan onze
edelmoedigheid.

Het is hard nodig om iedereen
wakker te maken die in slaap is
gevallen — in die kwalijke slaap —
en we moeten hen eraan herinneren
dat het leven geen spelletje is, maar
een goddelijke schat die vrucht moet
dragen. Het is ook noodzakelijk de
weg te wijzen aan mensen van goede
wil die vol goede intenties zitten,
maar niet weten hoe ze die in
praktijk moeten brengen. Christus
dringt er bij ons op aan. Ieder van
jullie moet niet alleen een apostel
zijn, maar een apostel van apostelen
die anderen met zich meesleept,



anderen ertoe aanzet om ook zelf
Christus aan de mensen bekend te
maken.

149. De heilige Johannes heeft in zijn
evangelie mooie woorden van Maria
opgenomen bij gelegenheid van een
gebeurtenis waarover we al hebben
nagedacht: de bruiloft van Kana. De
evangelist vertelt ons dat Maria zich
tot de bedienden richtte en zei: Doet
maar wat Hij u zeggen zal (Joh 2, 5).
Daar gaat het om: de mensen naar
Jezus brengen om Hem te vragen: 
Domine, quid me vis facere, Heer, wat
wilt Gij dat ik doe? (Hand 9, 6).

Het christelijk apostolaat — en ik heb
het nu over dat van gewone
christenen, van mannen en vrouwen
die leven zoals hun medemensen —
is één grote catechese waarin het
verlangen naar God wordt gewekt
door het persoonlijk contact en een
trouwe en hechte vriendschap, en
waarbij hulp wordt geboden om



nieuwe horizonten te ontdekken: op
een natuurlijke manier, in alle
eenvoud zoals ik al zei, door het
voorbeeld van een geloof dat in
praktijk wordt gebracht, door een
vriendelijk woord, maar met de
kracht van de goddelijke waarheid.

Wees moedig. Jullie kunnen rekenen
op de hulp van Maria, Regina
apostolorum, koningin van de
apostelen. Zij zal haar kinderen hun
verantwoordelijkheid voorhouden,
zonder daardoor minder moeder te
zijn. Maria bewijst degenen die naar
haar toegaan en over haar leven
mediteren altijd de enorme gunst
hen naar het kruis te brengen om
hen het voorbeeld van de Zoon van
God voor ogen te houden. Bij deze
ontmoeting die beslissend is voor het
christelijk leven komt Maria te hulp,
opdat ons gedrag uitmondt in de
verzoening van de jongere broer —
dat zijn wij: jij en ik — met de
eerstgeboren Zoon van de Vader.



Aan veel bekeringen en beslissingen
om zich over te geven in dienst van
God is een ontmoeting met Maria
voorafgegaan. Onze Lieve Vrouw
heeft ons gesteund op onze zoektocht
en ze heeft de onrust in onze ziel met
moederlijke zorg omringd en ons
geholpen om te veranderen en naar
een nieuw leven te verlangen. En zo
heeft het doet maar wat Hij u zeggen
zal tot een edelmoedige overgave
geleid, tot de christelijke roeping die
sindsdien heel ons leven verlicht.

De tijd van ons gesprek met de Heer,
waarin wij hebben gemediteerd over
de devotie en de liefde tot zijn
Moeder en onze Moeder, moet nieuw
leven aan ons geloof geven. We staan
aan het begin van de meimaand en
Hij wil dat wij deze gelegenheid niet
onbenut laten en dat we, door vol
vertrouwen met zijn Moeder om te
gaan, meer van Hem gaan houden en
iedere dag meer contact met haar
zoeken — in kleine dingen, in



liefdevolle attenties — waar
gaandeweg een grotere persoonlijke
heiligheid en meer apostolische ijver
uit voortkomt, dat wil zeggen dat we
een voortdurende inspanning doen
om bij te dragen aan de verlossing
waarvoor Christus naar de wereld is
gekomen.

Sancta Maria, spes nostra, ancilla
Domini, sedes sapientiae, ora pro
nobis! Heilige Maria, onze hoop,
dienstmaagd van de Heer, zetel van
de wijsheid, bid voor ons!

heilige Jozefmaria

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/door-maria-naar-jezus-2/
(9-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/door-maria-naar-jezus-2/
https://opusdei.org/nl-nl/article/door-maria-naar-jezus-2/

	Door Maria naar Jezus

