
opusdei.org

Deel II: De eerste
surnumerairs van
het Opus Dei, de
studiedagen van
1948

Een online publicatie in drie
delen: 70 jaar geleden, in
september 1948, organiseerde
Jozefmaria Escrivá de eerste
bijeenkomst voor 15 mannen
waar hij in detail uitlegde wat
de roeping van getrouwde
leden in het Opus Dei inhoudt.
Een artikel gepubliceerd in
'Studia et Documenta' (deel 12).



8-12-2019

Deel II

De vijftien personen die deelnamen
aan de dagen in Molinoviejo kwamen
van verschillende plaatsen. Onder
degenen die in Madrid verbleven
waren vier Cantabriërs (Manuel
Pérez Sánchez, Manuel Sainz de los
Terreros, Ángel Santos Ruiz en Pedro
Zarandona Antón); drie Aragonezen
(Tomás Alvira Alvira, Rafael Galbe
Pueyo en Mariano Navarro Rubio);
een Galiciër (Jesús Fontán Lobé), een
Castilliaan (Víctor García Hoz); een
Andalusiër (Hermenegildo Altozano
Moraleda) en iemand uit Mallorca
(Juan Caldés Lizana). Uit Valencia
kwamen er nog drie (Antonio Ivars
Moreno, Carlos Verdú Moscardó en
Silverio Palafox Marqués), en een
van Bilbao (Emiliano Amann
Puente). Ook hun beroepen waren



verschillend: er waren twee
officieren van de marine, en twee
andere met een juridisch-militaire
loopbaan; drie advocaten en een
rechter; twee civiel ingenieurs, een
pedagoog, een arts, een apotheker,
een chemicus en een architect. Als
men hun latere loopbaan bekijkt kan
men zeggen dat het ieder op zijn
gebied uitstekende professionals
waren, die als christenen hun sporen
nalieten bij hun familie en vrienden.
Enkelen onder hen zetten zich in om
sociale activiteiten op te starten.

De meesten waren voor ze het Opus
Dei kenden lid geweest van de Acción
Católica of van andere vrome
verenigingen – zoals zovele
katholieke jongeren – en bekleedden
daar zelfs Bestuursfuncties. Vijf van
hen hadden voor de burgeroorlog de
heilige Jozefmaria ontmoet en de
activiteiten van studentenhuis DYA
bijgewoond. Onder hen waren er
twee die enkele jaren als numerair



geleefd hadden en die omwille van
de moeilijke omstandigheden van de
oorlog het contact hadden verloren.
Van de drie anderen hadden er twee
regelmatig het studentenhuis Ferraz
bezocht – een van hen als bewoner –,
en een derde, Tomás Alvira, had de
heilige Jozefmaria tijdens de oorlog
leren kennen in Madrid.

Drie andere jonge professionals
waren na de oorlog met het Werk in
contact gekomen gedurende de
apostolische reizen naar
verschillende steden, en hadden zelfs
toelating gevraagd om numerair te
worden, om vervolgens meteen in te
zien dat dit niet hun weg was.
Aangemoedigd door de stichter
wachtten ze enkele jaren tot het
mogelijk zou worden om op een
nieuwe manier dezelfde roeping tot
het Opus Dei te beleven. Er was ook
een groep die na de oorlog geestelijke
leiding had gekregen van de heilige
Jozefmaria. Enkelen waren al



gehuwd of de heilige Jozefmaria had
hen geholpen bij het ontdekken van
hun roeping tot het huwelijk. Van
alle aanwezigen waren er slechts
drie die hem nog niet persoonlijk
kenden.

Amadeo de Fuenmayor was erbij en
wij zullen vaak zijn aantekeningen in
de vorm van een dagboek gebruiken.
Bij de vermelding van de aanwezigen
in zijn dagboek schreef hij: «Allen die
aangekondigd hadden dat ze
aanwezig zouden zijn, zijn gekomen.
Het zijn volwassen mannen, de
meesten gehuwd, een enkeling de 50
gepasseerd. Verschillenden onder
hen zijn al formeel als surnumerair
toegelaten en allemaal kennen en
beminnen ze het Werk, omdat ze
onze Vader [J. Escrivá] vroeger al
ontmoet hebben of de studiekring
van Sint Rafael bijgewoond hebben,
enz.»



Jaren later haalt De Fuenmayor
andere herinneringen op:

Met hoeveel zin voor detail plande
onze Vader alles opdat de studiedagen
vruchtbaar zouden zijn: van de
kleinste dingen van materieel belang
tot een hoop praktische tips die de
Vader gaf aan ons die gedurende die
dagen bij hem waren: over hoe men de
eenvoudige ascetische thema’s moest
uitleggen. Want de Vader had de taak
op zich genomen de belangrijkste en
meest delicate thema’s zelf te
behandelen.

Samen met Amadeo de Fuenmayor
waren er nog twee andere numerairs
aanwezig: Odon Moles en Ignacio
Orbegozo. Ook waren – ten minste
voor een deel – verschillende van de
ouderen van het Werk aanwezig: de
priesters Alvaro del Portillo, Pedro
Casciaro, die een voordracht gaf, en
José Luis Múzquiz.



De stichter ontving de aanwezigen en
was hun gastheer in het huis dat nog
volop ingericht werd. Sommige
kamers hadden stapelbedden en er
waren geen lakens of dekens;
daarom bracht ieder zijn eigen
beddengoed mee.

HET VERLOOP VAN DE
STUDIEDAGEN.

DE PREDIKING VAN DE HEILIGE
JOZEFMARIA

In het rooster waren in de ochtend
een meditatie en een voordracht
gepland, na het middageten tijd voor
samenzijn, tijd voor de 'catechismus'
van het Werk, namelijk de kennis
van het bijzonder Recht en van de
geest van het Opus Dei, en tijd voor
gebed. Na het vieruurtje was er nog
een 'catechismussessie', bad men de
rozenkrans en was er tijd voor
geestelijke lezing. Na het avondmaal
en het samenzijn beëindigde men de
dag met een kort commentaar op het



evangelie van de dag en met het
gewetensonderzoek.

Op de dag van aankomst gaf de
heilige Jozefmaria ’s avonds een
voorbereidende voordracht in de
kapel. De Fuenmayor noteerde
enkele ideeën in het dagboek:

Tot slot zei hij hun dat hij gedurende
de volgende dagen niet tot hun hart
zou spreken, zoals vandaag, maar
nuchter omdat ze mannen van geloof
zijn en rationeel de uiteindelijke
consequenties moeten overdenken van
de waarheden die hij hun voorhoudt.
De Vader [J. Escrivá] zei hun: 1) Dat ze
naar hier gekomen zijn om goddelijke
redenen, omdat het anders onlogisch
zou zijn zoveel professionele en
familiale zaken achter te laten; 2) Ook
diegenen die zich in de wereld in hun
beroep en in hun gezin aan Hem geven
zijn uitverkoren door de Heer; dat is
'goddelijke roeping' zoals de Paus
zegt; 3) Zij zijn naar deze dagen



gekomen om bij God te zijn, om Hem
te beminnen; 4) Eén weg: de heilige
Maagd Maria, Onze Lieve Vrouw.

De aanwezigen brachten alleen de
eerste dag in volledige stilte door
zoals op een bezinningsdag. De
andere dagen verliepen als een
gewone bijeenkomst, dat wil zeggen
met afwisselend christelijke
vormingsmiddelen en tijd voor
ontspanning, sport, samenzijn enz.

Víctor García Hoz, tijdens een
conferentie in het Colegio
Peñarredonda (A Coruña) van
Fomento.

Zondag, 26 september 1948

Daags na aankomst behandelde de
heilige Jozefmaria in zijn prediking
het thema van de roeping. Hij zei tot
zijn toehoorders: «onze zending op
aarde is, het rijk van God uit te
breiden; wij zijn vóór alle tijden
gekozen voor dit doel». Alvira voegt



er deze woorden aan toe: «God heeft
me geroepen vóór alle tijden». Het
bewustzijn van deze roeping –
benadrukte Escrivá ook – mag niet
leiden tot hoogmoed omdat «de Heer
zijn blik heeft laten vallen op zijn
meest ellendige dienaars». «Hoe
dankbaar ben ik voor deze roeping! –
noteert Alvira. – Zoveel goede
zuivere zielen, en toch roept hij mij,
een vuil vod».

De stichter ging verder met het
behandelen van een andere kwestie,
die nauw aansluit bij deze
overwegingen: het goddelijk
kindschap. «Altijd een zeer
bijzondere overweging dat wij
kinderen van God zijn. Als kinderen
moeten we met Hem omgaan, Hem
beminnen en naar Hem terugkeren
nadat wij gevallen zijn, en altijd
rekenen op zijn vaderlijke liefde, zijn
begrip. Het 'Abba, Pater' [Abba,
Vader] van Jezus komt neer op de
stem van de kleinen die om hun



vader roepen; zo ook wij tegenover
Hem met die zekerheid dat Hij ons
buitengewoon liefheeft».

«We moeten met God omgaan als
met een Vader – voegt Alvira toe –,
met dezelfde natuurlijkheid, met
dezelfde vertrouwelijkheid waarmee
een kind omgaat met zijn vader».

Door de aantekeningen in het
dagboek weten we dat Escrivá het
panorama uittekende dat hij zijn
toehoorders wilde tonen door te
spreken over de heiligheid te midden
van de wereld: «Omgaan met God en
Hem leren kennen, geen aandacht
besteden aan al de rest. Eer en
rijkdommen zijn maar eenvoudige
middelen. Om gelukkig te zijn hier
op aarde en daar in de hemel, één
oplossing: heilig zijn; en hoe heiliger,
hoe gelukkiger».

De tweede meditatie van de dag ging
over het thema van de dood: «Hij
zegt dat hij zijn gebed hardop gaat



doen», noteert Fuenmayor. De
prediking van de stichter was direct,
op de man af: «hoe zou mijn ziel
ervoor staan bij de Heer indien ik
vandaag zou sterven? En wat zou ik
doen met de dingen waarover ik me
vandaag zorgen maak, indien ik zou
weten dat ik op het punt stond te
sterven?» Alvira noteerde o.a. het
volgende:

Allen zullen sterven. (...) Een oude
bisschop vertelde aan de Vader [J.
Escrivá] dat hij elke maand een keer
mediteerde over de gedachte dat hij
een lijk was, dat ze hem het sacrament
van de zieken gaven, dat zijn
ledematen koud werden... En dan
dacht hij aan zijn zorgen, aan zijn
werk, aan de mensen die niet van hem
hielden, enz. (...) Een jonge ongelovige
arbeider ontving tenslotte de
goddelijke genade. Hij werd ziek en
stierf kort daarop. De Vader verwees
naar hem en zei: ik benijd je, mijn
zoon. (...) Maar onze ziel staat voor



God met enkel onze goede werken,
onze offers, onze goede voornemens…

Die dag besteedde de heilige
Jozefmaria twee sessies aan het
uitleggen van aspecten van de geest
van het Opus Dei, zoals de normen
en gewoonten, verscheidene
menselijke deugden... De Fuenmayor
schreef dat het heel onderhoudende
voordrachten waren omdat ze
«doorspekt waren met veel
anekdotes en verwijzingen naar veel
punten van de geest van het Werk,
opdat ze die door en door zouden
kennen».

De dag eindigde met een meditatie
van de heilige Jozefmaria over het
geloof, waarin hij passages uit de
heilige Schrift becommentarieerde:

De Vader zei dat we mannen van
geloof moeten zijn. Evangelische
voorbeelden: 1) De blinde, die
wanneer hij hoort dat Jezus van
Nazareth langskomt alles laat vallen



en op zoek gaat naar Hem. Zo ook wij:
we moeten energiek niet de ketens
breken – gelukkig zijn er geen – maar
de vele zijden draden die ons
vasthouden en verhinderen dat we ons
aan God overgeven en Hem vragen
zoals de blinde «ut videam» [maak dat
ik zien kan!] opdat we die draden
zouden zien. 2) De man met de
verdorde hand. Ook hij ging naar
Jezus toe om Hem te vragen om ze
weer te genezen. En Christus vraagt
hem op zijn beurt om zijn hand te
bewegen: onze medewerking, onze
handeling. En de hand geneest op het
woord van de Heer: hersteld. 3) De
kromgebogen vrouw: ze kon alleen
maar kijken naar de modder en de
mest. Zoals velen op aarde. Maar
enkel door de aanwezigheid van de
Heer richtte zij zich op en kon zij de
hemel met de zon en de sterren zien.
Ook wij moeten omhoog kijken. 4) De
vervloekte vijgenboom. De Heer, zo
menselijk, had dorst, en de
vijgenboom leek aantrekkelijk, met



groene bladeren, leven puttend uit de
grond, maar zonder vruchten; en
hoewel «non erat tempus
ficorum» [het was niet de tijd van de
vijgen], vervloekte de Heer hem en hij
verdorde onmiddellijk, omdat het op
elk moment nodig is vrucht te dragen.
5) Het geloof van de apostelen in de
engelbewaarders. De heilige Petrus is
bevrijd van zware ketenen, en
wanneer het dienstmeisje binnenkomt
om aan de apostelen die daar bijeen
waren, te zeggen dat Petrus aan de
poort stond, zeggen zij «dan is het zijn
engel». Het Werk wordt gesticht op
het feest van de Engelbewaarders. Zij
zijn 'medeplichtig' aan al wat
gebeurde.

Maandag, 27 september 1948

De volgende dag hield de stichter een
meditatie over het Rijk van Christus.
Gebruik makend van een
vergelijking met militaire vaandels,
wellicht geïnspireerd door het



traditionele ignatiaanse thema,
verwees hij naar de verschillende
houdingen die men in de wereld kan
waarnemen tegenover de liefdevolle
heerschappij van Christus:

In het ochtendgebed
becommentarieerde de Vader de
uitspraak van Jezus: «Wie niet met Mij
is tegen Mij». Er zijn twee duidelijk
bepaalde fronten. Het visioen van een
strijd met drie legers: dat met rode en
zwarte vaandels, vijanden van
Christus, die blijven roepen 'crucifige
eum [kruisig Hem]', die Europa
teisteren (Duitsland, Oostenrijk,
Hongarije, Polen); en dat van
katholieken die dat niet echt zijn, die
grijze vaandels dragen; en dat van de
ware christenen met wit vaandel en
het Kruis als standaard, die iets aan
de situatie willen doen om psalm 2,
'volumus regnare Christum' [‘We
willen dat Christus koning over ons
wordt’] te realiseren. Het is
angstwekkend vandaag naar de kaart



van de wereld te kijken; maar de
verlossing gebeurt ook vandaag; de
invasie van barbaren die steeds
dichterbij komt is schrikbarend:
vrouwen, zuivere kinderzielen,
bezittingen, alles zal brutaal met
voeten getreden worden als de
katholieken geen medeverlossers met
Christus kunnen zijn in hun
professionele taak, in hun officiële
activiteiten en in de schoot van het
gezin.

De beschrijving van dit panorama
gebruikte Escrivá om zijn
toehoorders aan te sporen tot
verantwoordelijkheid, door hun
eraan te herinneren dat zij geroepen
waren om te trachten Christus de
eerste plaats te geven in de
menselijke activiteiten, meer nog, om
medeverlossers te zijn met Hem te
midden van de professionele, sociale,
gezinstaken, enz. Hij herinnerde hen
aan wat hij 7 augustus 1931 ervaren
had in verband met de stichting van



het Opus Dei: «En ik begreep dat het
de mannen en vrouwen van God
zouden zijn, die met de leer van
Christus het Kruis zouden verheffen
op de top van alle menselijke
activiteit... En ik zag de Heer
zegevieren en alle dingen naar zich
toe trekken».

Antonio Ivars, tweede links, in
Valencia in 1948.

De aantekeningen die Alvira tijdens
deze meditatie maakte, zijn
duidelijker over de gevolgen van de
afwezigheid van de katholieken in
het openbaar leven: «De Verlossing is
niet ten einde. De mens is vrij in zijn
handelen. We moeten handelen.
Gaan naar de hoogste posten, de
leidinggevenden indien we willen
verhinderen wat in andere landen al
is gebeurd: met de vrouwen, met de
kinderen, met de religieuzen, met de
goederen». En hij voegt er een
anekdote aan toe: «Een oude en een



jonge priester komen elkaar tegen,
en de oude vraagt: hoe is jouw leven?
De jonge antwoordt: ik sta laat op, ik
ga vroeg slapen, ik werk weinig... Je
bent een crimineel! zegt de oude
tegen hem. En tegen zijn
toehoorders: dat zal jij zijn indien je
burgerlijk wordt, indien je niet
werkt, als je uit vrees geen
verantwoordelijke posten aanneemt,
uit angst moe te worden, of voor wat
voor reden dat ook...».

De tweede meditatie ging over het
verborgen leven van de Heer. De
Vader begon met de beschouwing
hoe Jezus ter wereld kwam: «Geen
vertoon, geen herrie, geen ophef».
Daarna verwees hij naar de «dertig
jaren verborgen leven; en maar drie
jaar openbaar leven. De 30 jaren
verborgen leven dienen het Werk tot
voorbeeld. (...) Een contemplatief
leven, omdat God in ons hart is». De
aantekeningen van Alvira vermelden
nog een detail: «Een actief of een



contemplatief leven? Het onze is
contemplatief. Onze cel is de hele
wereld. Christus in de kern van onze
ziel. Naar de verovering van de
wereld voor Christus. (...) Ons leven
is heel hard, een leven van
opoffering en voortdurende
aanbidding».

Die namiddag sprak de heilige
Jozefmaria verder over het zijn van
instrumenten van de Heer, die alle
mogelijke werktuigen nodig heeft:
«Weg met valse nederigheid (ik deug
niet, ik kan niet, enz.)», lezen we in
het dagboek; «voor een chirurgische
operatie, goede scalpels; om de weg
te effenen, een stoomwals», voegde
hij eraan toe om uit te leggen dat elke
zaak haar eigen nut had; en hij
besloot: «Weg met lafheid. Kijk hoe
de Heer zijn apostelen uitkoos: de
twaalf eersten: in hun beroep, dat
sommigen bleven uitoefenen, zelfs
daarna». “Jezus roept je op de plaats
waar je nu bent, in het werk dat je nu



doet”, lezen we in de aantekeningen
van Alvira.

Diezelfde dag nam Escrivá nog deel
aan een andere sessie over sommige
punten van het Decretum laudis van
1947[59], waar hij in detail
verschillende aspecten van de geest
van het Opus Dei uitlegde. Twee volle
dagen waren voorbij en De
Fuenmayor merkt op: «De vreugde
van allen en van iedereen is immens,
ongelooflijk» en hij citeert het
commentaar van één van de
aanwezigen, Pedro Zarandona: «Ik
had de Vader nooit gehoord en ik
kwam na iedere meditatie
aangedaan naar buiten. En hetzelfde
overkwam me als ik zijn Mis
bijwoonde». De dagboekschrijver wil
duidelijk maken dat hij zich niet liet
meeslepen door enthousiasme: «Al
wat ik schrijf is niet in het minst
overdreven. Het lijkt ongelooflijk,
maar het is toch zo. De Heer verwent
ons allen met zijn genade. En wat



hier deze week gebeurt, is weer een
voorbeeld meer van zijn Liefde voor
het Werk, en zijn duidelijke hulp in
al zijn werken».

Dinsdag, 28 september 1948

Op dinsdag 28 predikte de heilige
Jozefmaria drie meditaties. In de
eerste gaf hij commentaar op de
voetwassing van de apostelen tijdens
het Laatste Avondmaal: «Jezus wilde
de voeten van Petrus wassen, maar
deze weigerde uit valse nederigheid.
Maar als de Heer hem vervolgens
zegt dat hij dan niet bij Hem kan
horen, reageert hij met zijn
karakteristieke onstuimigheid: niet
enkel de voeten, maar ook de handen
en het hoofd. Zo moet ook onze
overgave zijn: totaal. Zeker zijn we
beladen met ellende, maar de Heer
zal ons met zijn genade krachtig
helpen».

En hij ging verder met commentaar
op de passages over het Lijden van



Christus: «Jezus, van rechtbank tot
rechtbank, zwijgt stil. Daartegenover,
zoveel vuile tongen – zelfs van
officiële katholieken – zoveel
geroddel. Het verschrikkelijke
ogenblik van de doornenkroning. Hij
kromt zich. Het is míjn ellende die
Hem pijnigt. Ons gebrek aan liefde.
Dan tenslotte, op het kruis, alleen,
vastgenageld als een beest. Al zijn
zintuigen, inwendig en uitwendig,
voelen de pijn. Laten we Hem zoeken
om Hem van het Kruis te halen en
onszelf aan het kruis te nagelen».

De tweede meditatie ging over het
mentaal gebed. De stichter verwees
naar de thema’s die men in ieder
persoonlijk gesprek met God zou
kunnen bespreken en gaf enkele
praktische raadgevingen om het
gebed goed te doen: «Zorgen,
vreugden, verlangens, hoop, spreek
over alles met God. Vijftien minuten,
en indien mogelijk dertig. Liever
geen communie dan het gebed



achterwege te laten. Op een rustige
plaats: dat kan een kerk zijn, of vaak
is thuis beter. Een logische goddelijke
formule om mee te beginnen: Mijn
Heer en mijn God (heilige Thomas,
toen hij zijn hand in de wonde van
de Heer legde), ik geloof vast dat Gij
hier aanwezig zijt, enz.».

Hij ging verder en leerde wat de
gesteldheden voor het gebed moeten
zijn: «In de eerste plaats moet het
gebed nederig zijn: tussen de
tollenaar en de farizeeër moeten wij
zijn zoals de eerste. Op de tweede
plaats, eenvoudig, met de eenvoud
van kinderen, van wie we zoveel
kunnen leren wat gebed betreft.
Volhardend: de heilige kleine Teresia
(van Lisieux) maakte gebruik van
schietgebeden wanneer ze niet
anders kon bidden. Laten we
mannen van gebed zijn, van innerlijk
leven».



De aantekeningen van Alvira geven
op dit punt beter de teneur van de
meditatie van Escrivá weer:

Eenvoud in het gebed. Een kind dat
aan de deur van zijn vader klopt met
zijn hand, met zijn voet, met heel zijn
lichaam. En de vader komt naar
buiten met de bedoeling het de les te
lezen, maar als hij het ziet omhelst hij
het. Zo moeten wij zijn in ons gebed
met Jezus. We moeten Maria, Jozef,
onze engelbewaarder aanroepen
opdat ze ons helpen. We mogen het
gebed geen dag achterwege laten. Een
staatshoofd heeft zijn lijfwacht en
sommigen beschouwen dit als een eer,
en anderen brengen hun tijd door
denkend aan hun verloofde. Wij
moeten deze tijd van de wacht, in
gebed, beschouwen als een eer en er
op de geplande tijd zijn, zelfs al kijken
we tweeënveertig keer op ons horloge
gedurende dat half uur. Indien wij de
bedoeling hadden te bidden zullen we
veel gewonnen hebben.



De laatste meditatie van die dag ging
over de versterving. Naar gewoonte
becommentarieerde de heilige
Jozefmaria verschillende
Bijbelteksten: «Als de graankorrel
niet in de aarde valt en sterft, blijft
hij alleen; maar als hij sterft, brengt
hij veel vrucht voort. Zo hebben wij
versterving nodig om vruchten voort
te brengen».

Hij ging verder met de
overwinningen op onszelf die
noodzakelijk zijn voor de heiligheid:
«Kleine verstervingen. Gebed van het
lichaam, van de zintuigen. Als een
engel ons zou komen vertellen dat
we zonder versterving volmaakt
konden worden, zou het geen engel
van het licht maar van de duisternis
zijn». Dan verwees hij naar de heilige
Paulus, die vertelde over zijn
moeilijkheden om de zwakheid van
het lichaam te overwinnen, en hij
vergeleek het met de sport, om uit te



leggen hoeveel inspanningen het
christelijk leven vraagt:

In de sport doen mensen zoveel om
een prijs te winnen. En wij? Lopen
zodat je de trofee wint, zegt dezelfde
heilige Paulus: talrijk zijn degenen die
mededingen en maar één krijgt de
prijs. De versterving, middel om de
mensen rondom ons heel gelukkig te
maken (onze grote verplichting). Onze
Lieve Vrouw weet veel van versterven:
laat ons ervoor zorgen dat we enkele
van de zwaarden die haar hart
doorboorden wegnemen en ze wat in
ons hart boren.

Die dag legde de stichter het
bijzonder Recht van het Opus Dei
verder uit, hij bleef stilstaan bij «de
verplichtingen en de voorrechten
van de surnumerair; de aard en
draagwijdte van zijn band met het
Werk».

Woensdag, 29 september 1948



Op woensdag 29 behandelde de
heilige Jozefmaria verder thema’s
van het christelijk leven die hij
gewoonlijk aanhaalde in zijn
prediking: naastenliefde, middelen
om heilig te worden, kleine dingen
en geestelijke leiding. In de eerste
meditatie becommentarieerde hij het
Mandatum novum [het Nieuwe
Gebod], hij legde uit dat werken van
naastenliefde gedaan moeten
worden zonder de aandacht te
trekken en zonder menselijke
erkentelijkheid te zoeken: «Het
voorschrift blijft even nieuw als toen
de Heer het gaf, omdat niemand het
volgt. Christelijke naastenliefde, zo
vergeten door officiële katholieken.
In plaats van spectaculaire
aalmoezen (stichtingen met de
bedoeling de herinnering aan de
stichter levendig te houden), goede
werken die niemand opmerkt».

Hij ging verder met het bespreken
van een concrete manier om de



naastenliefde te beoefenen: de
broederlijkheid beleven met degenen
die deel uitmaken van het Opus Dei.
Hij vroeg dat deze uiting van liefde
«echte genegenheid zou zijn; echte
broederliefde die iemand achter zijn
rug prijst en hem onder vier ogen
terechtwijst, indien nodig. Het
levendige voorbeeld van Christus die
om zijn vriend Lazarus weent; die uit
medelijden de zoon van de weduwe
doet opstaan uit de dood.
Naastenliefde zonder
schijnheiligheid: met offer en liefde».
De aantekeningen van Alvira die
korter worden naarmate de dagen
voorbijgaan, voegen eraan toe:
«Jezus zei niet dat zijn leerlingen
bekend zouden zijn omwille van hun
zuiverheid of nederigheid, maar
omdat ze elkaar liefhadden. Wees
voorzichtig met je tong. Er zijn
mensen die elke dag te communie
gaan, maar daarna de goede naam
van anderen besmeuren».



In het dagboek lezen we dat de
tweede meditatie van die dag ging
over de middelen die we moeten
gebruiken om een doel, namelijk de
heiligheid, te bereiken:

Geconfronteerd met een doel vormen
mensen – naargelang hun positie –
drie groepen: de dwazen die elk
middel versmaden (bijvoorbeeld
iemand die van de toren van het
Telefonica-gebouw naar beneden wil
gaan zonder trap of lift); anderen die
enkel die middelen aanvaarden die
hen aanstaan; en tenslotte degenen
die omdat ze zich zwak voelen geen
enkele medicijn afwijzen. Deze laatste
houding is bovendien een logisch
gevolg van de overgave: als we trouw
moeten dienen, moeten we enkel de
geschikte middelen gebruiken: gebed,
versterving en werk. Dat niet doen
zou lafheid zijn die ons leven lang zou
wegen. Onze Lieve Vrouw, aan wie we
hulp moeten vragen, zal voor ons die
middelen verzachten en aangenaam



maken. Een algemene, brede intentie:
Liefde. En bovendien, enkele concrete
voornemens, dagelijks.

’s Middags sprak de stichter over het
belang van de kleine dingen, in het
bijzonder wat betreft de zorg voor
het plan van ons geestelijk leven, dat
wil zeggen, die vrome oefeningen die
de dag van een gelovige van het Opus
Dei tekenen:

Vervullen van het leefplan: trouw in
de details. Over de arme weduwe die
enkele kleine munten in de offerblok
gooide, zegt de Heer: «Ik verzeker
jullie dat deze weduwe meer gegeven
heeft dan wie ook». Volharding, met
nederigheid, terwijl we ons aan onze
moeder toevertrouwen als kinderen
opdat ze ons optilt en draagt. Dat in
dit nauwgezet vervullen van onze
verplichtingen dezelfde heiligheid
schuilt; omdat heiligen uit vlees en
bloed bestaan, niet uit karton. Neem
het voorbeeld van Isidoro [Zorzano]:



hij heiligde zijn dagelijks werk met
buitengewone nederigheid.

In de laatste meditatie van die dag
bleef hij stilstaan bij «het wekelijks
gesprek en de begeleiding die het
Werk zijn leden aanbiedt door de
directeuren en de priesters», dat wil
zeggen al wat nodig is om met vrucht
gebruik te maken van de geestelijke
leiding die de gelovigen van het Opus
Dei ontvangen om vooruit te gaan op
de weg naar heiligheid.

Manuel Sainz de los Terreros, tijdens
de Spaanse Burgeroorlog.

Donderdag, 30 september 1948

De laatste meditaties van de heilige
Jozefmaria vonden plaats op
donderdag 30 september. In de
eerste meditatie sprak de stichter
over de parabel van het goede zaad
en het onkruid: «De goede zaaier
zaait tarwe. De vijanden komen en
zaaien onkruid. Zo gebeurt ook op



aarde, onder ons: hoevelen zaaien,
lafhartig – omdat ze daarna
wegvluchten – , onkruid! Dat alles
omdat degenen aan wie de Heer het
veld toevertrouwde het niet
bewaakten: laat ons geen 'slapende
mensen' zijn».

Hij legde uit dat die waakzaamheid
ook gold voor het persoonlijk leven,
om de subtiele bekoringen van de
duivel te ontdekken: «hij zal niet
komen met een stuk rauw vlees,
maar goed bereid, gekruid en in
kleine dingen: hier moeten we sterk
worden. De middelen kennen we al:
gebed, versterving en werk. Niet
bang zijn voor boete; dit moet men
met zijn geestelijk begeleider
bespreken». Hij greep deze parabel
aan om ook te spreken over de
christelijke invloed die de leden van
het Opus Dei moeten uitoefenen in
de milieus waarin ze leven en
werken. Hij verklaarde enkele
karakteristieken die het persoonlijk



apostolaat in het beroepsmilieu
moest hebben: «Op het werk:
prestige; met opgeheven hoofd
tegenover de andere collega’s, met
nederigheid; geef hen criteria zonder
te 'preken' (we zijn geen
Dominicanen). En met dat alles een
nieuwe instelling tegenover alle
dingen, die ons vervult met vrede en
vreugde, met tevredenheid (vreugde
met inhoud)».

De laatste dag maakte hij ’s middags
enkele overwegingen over de
geschiedenis van het Opus Dei en
meer concreet over de vervolgingen
die het Werk had gekend, enkele
daarvan in kerkelijke milieus. Nu, na
de goedkeuring als instelling van
pauselijk recht, had de Kerk het
geprezen en als voorbeeld gesteld.
Zo, besloot hij, gebeurt het ook in het
leven van de mensen: «ziekte, dood,
tegenslagen, economische
moeilijkheden, professionele
oneerlijkheden, storm...en daarna de



zon». Hij verwees naar de
wonderbare visvangst van Jezus en,
in verband met de roeping tot het
Opus Dei, stelde hij vast:

Je moet niet denken dat deze overgave
ook maar op zijn minst je gezinsleven
of je economische belangen zal
schaden; toen Petrus zich zonder
succes uitputte bij de visvangst,
toonde Jezus hem de juiste plaats en
toen ving hij overvloedig vis zonder
dat zijn netten scheurden. Hoewel ons
werk in de wereld zal toenemen, zal
het net (werk, gezin, enz.) niet
scheuren.

De dagen liepen op hun einde en de
laatste meditatie had de heilige
Jozefmaria voorbehouden om het
thema van de volharding te
behandelen. Hij wilde het laat in de
namiddag bespreken opdat allen de
volgende dag vroeg zouden kunnen
vertrekken. Hij zei hun onder
andere:



Velen beginnen, maar weinigen
bereiken de top. In ons geval zijn er
weinigen die beginnen maar zeker
zullen velen eindigen. Gods genade zal
ons niet in de steek laten. In de
handelingen van de Apostelen lezen
we dat de eerste christenen
volhardend waren in het geloof, het
breken van het brood en het gebed.
Koppigheid: laat ons op dit punt
koppig zijn, en als er een deur dicht
gaat, zal een andere opengaan. Laat
ons kinderen zijn van de goede en
schone moeder die het Werk is; 'cor
unum et anima una' [‘een van hart en
een van ziel’].

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/deel-ii-de-eerste-
surnumerairs-van-het-opus-dei-de-
studiedagen-van-1948/ (28-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/deel-ii-de-eerste-surnumerairs-van-het-opus-dei-de-studiedagen-van-1948/
https://opusdei.org/nl-nl/article/deel-ii-de-eerste-surnumerairs-van-het-opus-dei-de-studiedagen-van-1948/
https://opusdei.org/nl-nl/article/deel-ii-de-eerste-surnumerairs-van-het-opus-dei-de-studiedagen-van-1948/
https://opusdei.org/nl-nl/article/deel-ii-de-eerste-surnumerairs-van-het-opus-dei-de-studiedagen-van-1948/

	Deel II: De eerste surnumerairs van het Opus Dei, de studiedagen van 1948

