
opusdei.org

De zaligsprekingen
(III): De luidspreker
van God

“Zalig zijn zij die treuren, want
zij zullen getroost worden.” Het
lijden kan een ervaring zijn die
ons in staat stelt God te
ontmoeten. Paus Franciscus
heeft deze tekst over de
zaligsprekingen voorgelegd aan
de jongeren ter voorbereiding
van de Wereldjongerendagen in
Polen.

9-9-2020



Hij was geen Meester zoals de
anderen. De honderden mensen die
zich op de berghelling verspreidden,
luisterden met verbazing naar zijn
prediking in een nieuwe
bewoording. Hij noemde de armen
gezegend en beloofde hen het
Koninkrijk der Hemelen.

Om de eerste zaligspreking (zalig de
armen van geest) goed in de harten
te laten postvatten, zou de Heer
waarschijnlijk eerst even pauzeren
voordat hij de tweede zaligspreking
opnoemde: toen zei hij: "Zalig de
treurenden, want zij zullen getroost
worden.”[1]

Bij deze woorden zouden velen
opkijken. Omdat ze niet gelukkig
waren, hadden ze hun huis en hun
dorp verlaten om dagenlang op zoek
te gaan naar die rabbijn, die hun hart
in vuur en vlam zou zetten. Ze
wilden genezen van een ziekte,
verlost worden uit een



onrechtvaardige situatie, hun leven
veranderen, of de hoop op God
terugwinnen. Maar huilen? Hoe kon
de Heer wensen dat we huilen, dat
we lijden? Welke Verlosser belooft
zijn volgelingen tranen?

Verbaasd zouden ze over de woorden
van de Meester hebben nagedacht.
Na de armen te hebben
aangesproken, wijst de Heer nu de
huilende mensen de weg. Hij is een
Messias die niet alleen tot de rijken
spreekt, of tot de getalenteerden, tot
degenen die het goed doen in het
leven. Deze Meester heeft een
boodschap voor iedereen, want wie
heeft er nog nooit gehuild? Wie
twijfelt eraan dat verdriet,
lusteloosheid of pijn vroeg of laat in
zijn leven verschijnen?

De luidspreker van God

Waarom hebben we God nodig? Dat
is een vraag die bij ons kan opkomen,
vooral in tijden waarin we met ons



hoofd bij andere, interessante of
urgente dingen zijn. Ons hoofd en
hart zijn bij andere zaken en onze
relatie met de Heer wordt ervaren
als een last, vol regels en
verplichtingen (zoals het bijwonen
van de zondagsmis), die ons niets
oplevert. Het lijkt niet de moeite
waard.

Als we in ons leven als op een kalme
zee varen en wij het gevoel hebben
kapitein van ons eigen schip te zijn,
dan kunnen we zelfs aan Gods
aanwezigheid twijfelen. Er is echter
weinig nodig om te begrijpen dat het
schip dat we besturen erg kwetsbaar
is. Een ziekte, familieproblemen, een
onbeantwoorde liefde of de
ondervinding dat niets ons volledig
vervuld zijn ervaringen die een
schaduw kunnen werpen op alles
wat ons omringt.

De schrijver C.S. Lewis
interpreteerde die momenten van



pijn - fysiek of innerlijk - als een
sterke roeping van God. “God
fluistert tot ons tijdens onze
genietingen," zei hij, "Hij spreekt tot
ons in ons geweten, maar Hij
schreeuwt tot ons in onze pijn; pijn is
als zijn luidspreker om een dove
wereld wakker te schudden.[2]

Inderdaad, God is altijd bij ons en in
het gewone leven fluistert Hij ons
zijn raad in. Hij dringt zich niet op,
maar stelt voor. Het is niet vreemd
dat de innerlijke onrust, zorgen of
belangen die onze geest
bezighouden, zijn stem onhoorbaar
maken en dan vergeten we de Heer
en

verbannen Hem naar een hoekje. We
worden doof. Toch laat Hij ons nooit
in de steek en als wij moeten lijden
vanwege een beproeving, dan keert
Hij terug om ons te vergezellen.

Hij roept je bij je naam



Het leed dat ons gedurende het leven
overkomt kan het gevolg zijn van
objectieve situaties zoals het
overlijden van een familielid, een tijd
van economische zorgen of
arbeidsproblemen, een ziekte,
enzovoort. Het zijn omstandigheden
waarin de oplossing van het
probleem niet geheel in onze handen
ligt. Op zulke momenten kunnen we
leren van Maria Magdalena, die we,
net als bij Jezus, Maria, Petrus en
Paulus, in de Evangeliën zien huilen.

Twee dagen na de kruisiging van de
Heer gaat Maria Magdalena naar het
graf van de Heer om het lichaam met
oliën te balsemen. Haar verdriet
verhindert haar niet Jezus een laatste
keer te willen dienen. Hoeveel
herinneringen vallen haar die
ochtend in, terwijl ze alleen door de
straten van Jeruzalem loopt! Maar bij
het bereiken van het graf en de
ontdekking dat het leeg is, stort
Maria Magdalena in. Zelfs de troost



het lichaam van de Heer te kunnen
zien ontbreekt: alles is haar
ontnomen. Ze blijft zich afvragen:
Waarom, waarom?

"Vrouw, waarom huil je?"[3], zegt
een stem. In de mening dat het de
tuinman was, vroeg zij: "Heer, mocht
gij Hem hebben weggebracht, zeg mij
dan waar ge Hem hebt neergelegd,
zodat ik Hem kan weghalen.” Zij kon
zich niet voorstellen wat er was
gebeurd. Alleen God kent de reden
achter gebeurtenissen die ons tot
wanhoop kunnen brengen. "Maria!",
roept de Heer. "Rabboeni! Meester!”
roept ze van vreugde uit, als ze Hem
herkent.

"Maria!" Toen ze geroepen werd,
openden haar ogen zich voor de
waarheid. Soms hebben we gewoon
iemand nodig die onze naam
liefdevol uitspreekt, opdat er licht op
onze moeilijke situatie kan schijnen.
Als we geen betekenis vinden voor



ons leed en niet meer weten wat we
moeten doen, is het goed om voor het
tabernakel te knielen, het probleem
in Gods handen te leggen en te
luisteren naar de Heer die onze
naam uitspreekt.

De olifant aan de ketting

Wie de Heer in zijn gewone leven wil
ontmoeten, moet niet denken dat hij
moet wachten op een grote tragedie
om Gods vertroosting te verkrijgen.
De kleine teleurstellingen,
ontmoedigingen, klachten of
tegenslagen van elke dag zijn
gelegenheden om Zijn hulp te
zoeken.

In concreto is de opeenstapeling van
de eigen ellende een van de oorzaken
van lijden. Zelfs als we denken dat
we in het leven ‘niets ergs hebben
gedaan’, herinnert ons hart zich elke
verwonding. Op mysterieuze wijze
wordt de ziel moe van de begane
zonden, groot en klein. Zo komt het



dat wij ons op een dag uitgeput en
ongemotiveerd voelen of we
minachten onszelf zonder
aanleiding. Op dit soort momenten
zijn we zeer kwetsbaar en het is dan
onverstandig toe te geven aan
langdurig verdriet, want verdriet
lokt de zonde uit, en dan kunnen we,
als we boos, verveeld of overwonnen
zijn, domme dingen doen. "De ene
afgrond roept de andere op " zegt de
Bijbel.[4]

"We hebben allemaal duisternis in
ons leven," geeft Paus Franciscus toe,
"zelfs momenten waarop het overal,
zelfs in het geweten, donker is, is het
niet? Wandelen in duisternis
betekent: tevreden zijn met zichzelf,
ervan overtuigd zijn dat we geen
verlossing nodig hebben. Dat is
duisternis!".[5] In feite, zoals de Paus
aangeeft, bestaat het gevaar dat we
tevreden zijn met onze ellende en de
voorkeur geven aan bitterheid boven
verandering, want verandering



impliceert strijd, groei, rijping. We
denken: ‘Ik zou moeten studeren’, ik
zou mijn ouders minder moeten
tegenspreken en hen moeten
begrijpen’, ‘ik zou deze ondeugd
moeten laten varen... maar vaak
gaan we niet verder dan de wens.

Vroeger bond men olifanten aan een
dikke ketting om te voorkomen dat
ze uit het circus zouden ontsnappen.
Het reusachtige dier had een enorme
kracht en zou zich met een ruk aan
de poot kunnen bevrijden. Waarom
deden ze dat dan niet? Zodra ze
geboren waren, werden ze
vastgeketend en omdat ze te zwak
waren, lukte het niet zich los te
rukken. Daardoor verloren ze de
ambitie om te blijven trekken.
Eenmaal groot waren ze zich niet
bewust van de inmiddels verworven
kracht en bleven geknecht aan die
simpele ketting.



Hetzelfde kan ons overkomen: lange
tijd hebben we gevochten tegen
hardnekkige gebreken en
moegestreden zijn we daar
uiteindelijk mee gestopt. Snel
opstaan, studeren volgens plan, kuis
leven, oprecht zijn in de biecht of
aardig zijn tegen mensen die ons
lastig vallen, kan een onmogelijk te
winnen oorlog worden. Maar dat
klopt niet: met Gods hulp moeten we
blijven proberen, want wat eerst niet
mogelijk was, kan nu met een beetje
meer moeite lukken. Bovendien
kunnen we rekenen op Gods genade:
Hij vraagt ons slechts om een
beantwoording en dat we Hem in de
arm nemen.

Wie nog niet volwassen genoeg is om
de eigen verantwoordelijkheid te
nemen voor dit soort problemen,
wordt opstandig of geeft de schuld
aan anderen (familie, vrienden, het
‘systeem’, enzovoort). Het is alsof de
zonde ons bedekt en we merken de



anderen en God niet meer op. We
zien de behoeften van anderen niet
en denken alleen nog maar aan wat
óns raakt.

Een eerste stap om verlost te worden
van deze nare situatie is met andere
ogen naar de mensen om ons heen
kijken en hen niet langer de schuld te
geven van ons lijden. Thuis
meehelpen, meeleven met de
problemen van onze ouders, tijd en
aandacht geven aan een vriend in
nood, of iets ondernemen op het
gebied van solidariteit, kan een goed
begin zijn. We zullen onder meer
ontdekken hoe groot onze capaciteit
is om anderen gelukkig te maken.
Deze stap zetten is absoluut de
moeite waard!

"En weer, en weer, en weer,..."

Jozefmaria vroeg: "Ben je de vreugde
kwijt? ̶ Denk dan: er is een hindernis
tussen God en mij. ̶ Bijna altijd zal
het zo zijn.[6] Want, om uit de sleur



te komen, kan het flink helpen om te
gaan biechten. Als dat nog een stap te
ver is, kunnen we een goed
gewetensonderzoek doen en
erkennen wat we moeten
veranderen. Als onze trots niet
tegenwerkt, zal God ons ook de
kracht schenken die we nodig
hebben om Hem vergiffenis te
vragen.

De hindernissen die kunnen
opduiken ̶ ‘Ik kan beter een andere
keer biechten’, ‘ik ben er nog niet
klaar voor om dit al te vertellen’, ‘de
priester zal me niet begrijpen’, ‘ik
heb er nu geen zin in’... ̶ zijn
valstrikken van de duivel waar we
resoluut overheen moeten springen.
We mogen hem geen enkele
overwinning gunnen. Niet alleen zal
het masker van de leugens vallen
maar ook zal de Heer ons vullen met
zijn genade als wij, bewust van Gods
tegenwoordigheid, onze zonden
belijden.



"We denken dat naar de biecht gaan
net zoiets is als naar de wasserij
gaan. Jezus in de biechtstoel is echter
geen wasserij, maar eerder een
ontmoeting met Iemand die op ons
wacht zoals we zijn. Maar Heer, kijk,
dit ben ik. We schamen ons om de
waarheid te zeggen: dit heb ik
gedaan, daar heb ik aan gedacht (...).
Zich schamen is een deugd van de
nederigen! Daarom moeten we met
vertrouwen, met vreugde zelfs, gaan
biechten, zonder het mooier te
maken dan het is. We mogen het
nooit mooier maken voor God! De
volle waarheid. Met schaamte?
Gezegende schaamte..." En
optimistisch vraagt de Paus zich af:
"Wat als ik het morgen weer doe?
Nou, dan ga je weer, en weer, en
weer... Hij wacht altijd op ons." En
bij een andere gelegenheid zei hij:
"God wordt het nooit moe ons te
vergeven, wij zijn het die moe
worden om God om vergeving te
vragen."[7]



Alleen op deze manier zal onze
kwetsbaarheid geen last zijn die ons
met onzekerheid vervult, maar een
gelegenheid om te leven met de
vreugde die alleen zij bezitten, die
weten dat ze Gods kinderen zijn. Dit
is wat de H. Jozefmaria adviseerde:
Ben je bedroefd?... Omdat je gevallen
bent in deze kleine schermutseling?
Nee! Wees blij! Want de volgende
keer zul jij, met de genade van God
en met je vernedering van nu,
overwinnen![8]

We zullen gaan inzien dat de tranen -
het innerlijke lijden, de zwakte of
twijfels - de moeite waard zijn
geweest. We hebben onszelf beter
leren kennen en weten nu nog
duidelijker dat we altijd op Gods
hulp kunnen rekenen. Als we ons
verdriet aan God toevertrouwd
hebben en de vrede en serene
vreugde ervaren van een gedane
biecht, zullen we begrijpen waarom
Jezus hen die treuren ‘zalig’ noemt.



J. Narbona / J. Bordonaba

Vragen bij het persoonlijk gebed

Beoefen ik het geloof alleen als
het me iets oplevert? Denk ik
alleen aan de Heer als ik Hem
iets moet vragen? Kan ik, om
God niet te vergeten in drukke
tijden, elke dag tijd maken om
een paar minuten met Hem te
praten of te bidden? Kan ik met
mijn geestelijk leidsman een
plan uitwerken om dagelijks
met God om te gaan?
Accepteer ik de dingen die niet
naar mijn wens verlopen?
Vraag ik God me te helpen Zijn
wil te zien en om van die
gelegenheden gebruik te maken
om dichter bij Hem te komen?
Wanneer ik boos word of iets
fout gaat, denk ik dan na over

• 

• 

• 



hoe ik het anders zou kunnen
doen? Heb ik altijd kritiek op
anderen zonder ooit mijn deel
van de verantwoordelijkheid te
nemen? Vraag ik vergeving
wanneer ik besef dat ik een fout
heb gemaakt of mezelf heb
beschadigd, ook als dat niet
makkelijk is?
Welke obstakels weerhouden
me ervan God om vergeving te
vragen in de biecht? Probeer ik
steeds beter te biechten? Ga ik
naar de biecht met de houding
van iemand die ‘zijn kruiwagen
leeg wil gooien’ of probeer ik de
Heer echt, met mijn hart, om
vergeving te vragen?

[1] Mt 5, 4.

[2] C.S. Lewis, The Problem of Pain,
University Press, p. 96.

• 



[3] Joh 20,11-18.

[4] Psalm 42, 8

[5] Paus Franciscus, Homilie, 29 april
2013

[6] Heilige Jozefmaria, De Weg nr.
662.

[7] Paus Franciscus, Homilie, 30 april
2013

[8] Heilige Jozefmaria, De kruisweg,
3de statie nr. 3

J. Narbona / J. Bordonaba

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/de-zaligsprekingen-iii-de-
luidspreker-van-god/ (22-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-zaligsprekingen-iii-de-luidspreker-van-god/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-zaligsprekingen-iii-de-luidspreker-van-god/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-zaligsprekingen-iii-de-luidspreker-van-god/

	De zaligsprekingen (III): De luidspreker van God

