
opusdei.org

De wereld
hartstochtelijk
liefhebben

Homilie van de stichter: ‘De
wereld hartstochtelijk
liefhebben’ (uit ‘Gesprekken
met mgr. Escrivá’, De Boog,
Utrecht 1990). In deze preek vat
de heilige stichter van het Opus
Dei de boodschap samen die hij
sinds 1928 verkondigde.

2-3-2006

Homilie: De wereld hartstochtelijk
liefhebben (PDF)

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/de-wereld-hartstochtelijk-liefhebben.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/de-wereld-hartstochtelijk-liefhebben.pdf


(Homilie op de campus van de
Universiteit van Navarra op 8 oktober
1967)

Jullie hebben zojuist naar de
plechtige lezing van twee teksten uit
de heilige Schrift geluisterd, die bij
de Mis van de 21ste zondag na
Pinksteren horen. Door het luisteren
naar het woord van God hebben
jullie je al verplaatst in de sfeer
waarin mijn woorden tot jullie zich
zullen bewegen. Het zijn de woorden
van een priester, gericht tot een grote
familie van kinderen van God in Zijn
heilige Kerk, woorden dus die
bovennatuurlijk bedoeld willen zijn,
die van de grootheid van God en van
zijn barmhartigheid spreken en die
jullie moeten voorbereiden op de
indrukwekkende eucharistieviering
die wij vandaag op de campus van de
Universiteit van Navarra houden.

Laten we een moment stilstaan bij
wat ik zojuist gezegd heb. Wij vieren



nu de heilige Eucharistie, het
sacramentele offer van het Lichaam
en Bloed van de Heer, dit geheim van
het geloof, dat alle geheimen van het
christendom in zich verenigt. Wij
vieren dus de meest heilige en
verheven handeling die wij mensen,
dankzij de genade van God, in dit
leven kunnen verrichten. Want als
wij het Lichaam en het Bloed van de
Heer ontvangen, ontdoen wij ons in
zekere zin al van de boeien van
ruimte en tijd en verenigen wij ons
met God in de hemel, waar Christus
zelf elke traan uit onze ogen zal
drogen, waar de dood niet meer zal
zijn, noch het geweeklaag of de
vermoeienis, want de oude wereld
zal reeds voorbij zijn (vgl. Apok 21,4).

Deze zo diepe en troostvolle
waarheid, de eschatologische zin van
de Eucharistie zoals de theologen
gewoonlijk zeggen, kan echter
verkeerd begrepen worden. En dat
gebeurt inderdaad steeds wanneer



men tracht het christelijke bestaan
als iets louter spiritueels of, beter
gezegd, spiritualistisch op te vatten;
als een leven dat alleen voor 
onbesmette, buitengewone mensen
bedoeld is, die zich niet met de
verachtelijke dingen van deze wereld
inlaten of ze hooguit verdragen als
iets wat, terwijl wij hier leven,
noodzakelijk gepaard gaat met de
geest.

Wanneer men de dingen zo ziet,
wordt het kerkgebouw de plaats bij
uitstek van het christelijk leven.
Christen–zijn betekent dan naar de
kerk gaan, deelnemen aan sacrale
ceremonies en zich opsluiten in een 
kerkelijke sociologie, in een soort
afgescheiden wereld die zichzelf
presenteert als het voorportaal van
de hemel, terwijl de gewone wereld
zijn eigen gang gaat. De leer van het
christendom en het leven van de
genade zouden op die manier de
jachtige loop van de menselijke



geschiedenis hoogstens even raken,
maar zonder er echt contact mee te
krijgen.

Terwijl wij ons op deze
oktobermorgen voorbereiden op de
viering van de gedachtenis van dood
en verrijzenis van de Heer, willen wij
tegenover deze misvormde kijk op
het christendom een duidelijk neen
laten horen. Kijk eens naar het decor
van onze Eucharistie, van onze
dankzegging. Wij zijn in een heel
speciaal godshuis. De campus van de
universiteit, zou je kunnen zeggen, is
het schip; de universiteitsbibliotheek
het altaar, daarginds staan de
machines voor de bouw van nieuwe
gebouwen en boven ons de hemel
van Navarra...

Door deze opsomming wordt toch op
een beeldende en onvergetelijke
wijze onderstreept, dat het dagelijkse
leven de echte plaats is van jullie
christelijk bestaan? Mijn kinderen,



daar onder jullie broers en zussen,
de mensen, in jullie idealen, jullie
werk en jullie liefde, dáár is de plaats
van jullie dagelijkse ontmoeting met
Christus. Daar, te midden van de
meest materiële dingen, moeten wij
ons heiligen door God en alle mensen
te dienen.

Voortdurend heb ik het onderwezen
met woorden uit de heilige Schrift:
de wereld is niet slecht, want zij is
voortgekomen uit de handen van
God, want zij is zijn scheppingswerk,
want Jahweh keek ernaar en zag dat
het goed was (vgl. Gen 1,7 e.v.). Wij
mensen zijn het die met onze zonden
en ontrouw de wereld slecht en lelijk
maken. Jullie hoeven er niet aan te
twijfelen: voor jullie, mannen en
vrouwen van de wereld, staat elke
vlucht uit de eerlijke werkelijkheid
van het leven van alledag haaks op
de wil van God.



Jullie moeten je er nu opnieuw goed
van bewust zijn, dat God jullie roept
om Hem juist in en vanuit de
burgerlijke, materiële, wereldlijke
taken van het menselijke leven te
dienen: in het laboratorium, in de
operatiekamer, in de kazerne of op
de leerstoel van een universiteit, in
de fabriek, in de werkplaats, op het
land, in de huishouding, in heel dit
immense panorama van het dagelijks
werk wacht God elke dag weer op
ons. Beseft het goed: in elke situatie,
hoe alledaags ook, is iets heiligs, iets
goddelijks te vinden. Aan jullie de
taak dat te ontdekken.

Aan studenten en arbeiders die ik in
de jaren dertig om me heen
verzamelde, zei ik altijd dat ze
moesten leren het geestelijke leven te
materialiseren. Ik wilde ze daarmee
beschermen tegen de toen en ook nu
nog zo vaak voorkomende verleiding
om een soort dubbelleven te leiden:
aan de ene kant het innerlijke leven,



de omgang met God, en aan de
andere kant, goed onderscheiden,
het leven in gezin, beroep en
maatschappij, een leven vol kleine
aardse dingen.

Nee, mijn kinderen! Jullie mogen
geen dubbelleven leiden. Als wij
christenen willen zijn, kunnen wij
met dat soort schizofrenie niet
meedoen. Want er is maar één leven,
dat uit vlees en geest bestaat, en dat
ene leven moet naar lichaam en ziel
geheiligd en door God vervuld
worden: door deze onzichtbare God,
die wij in heel zichtbare en materiële
dingen ontmoeten.

Een andere weg is er niet. Of we
leren de Heer in ons dagelijks leven
ontdekken of we zullen Hem nooit
vinden. Onze tijd heeft het nodig dat
aan de materie en aan heel gewoon
lijkende situaties hun edele en
oorspronkelijke zin teruggegeven
wordt, dat ze in dienst van Gods rijk



gesteld worden en dat ze
vergeestelijkt worden door er een
middel en een gelegenheid van te
maken om Christus voortdurend te
ontmoeten.

De echt christelijke geest die de
verrijzenis van het vlees belijdt, heeft
zich logischerwijze altijd verzet
tegen een valse vergeestelijking
zonder bang te zijn van materialisme
beschuldigd te worden. Integendeel,
het is geoorloofd van een christelijk
materialisme te spreken dat zich
dapper te weer stelt tegen
materialistische stromingen die zich
afsluiten voor de geest.

Wat zijn de sacramenten – sporen
van de Menswording van het Woord,
zoals de ouden zeiden – anders dan
de meest duidelijke uiting van de
weg, die God gekozen heeft om ons te
heiligen en naar de hemel te leiden?
Zien jullie niet dat elk sacrament de
liefde van God is – met al haar



scheppende en verlossende kracht –
die ons gegeven wordt met behulp
van stoffelijke middelen? Wat is de
Eucharistie, die wij over enige
ogenblikken zullen vieren, anders
dan het hoogverheven Lichaam en
Bloed van onze Verlosser die zich
voor ons offert door middel van de
nederige materie van deze wereld,
wijn en brood, door middel van de 
elementen van de natuur die door de
mens gecultiveerd zijn (vgl. Gaudium
et Spes, 38), zoals het laatste
oecumenisch concilie in herinnering
heeft willen brengen?

In dit licht is het goed te begrijpen
dat de heilige Paulus schrijft: Alles
behoort jullie toe, maar jullie behoren
aan Christus toe en Christus aan God
(1 Kor 3,22–23). Het gaat om een
opwaartse beweging die de heilige
Geest, uitgestort in onze harten, in de
wereld wil veroorzaken: een
beweging die van de aarde opstijgt
tot aan de heerlijkheid van God. En



om voor altijd duidelijk te maken dat
die beweging zelfs de meest
prozaïsch lijkende realiteiten omvat,
schrijft de heilige Paulus ook: Of jullie
nu eten of drinken, doet alles ter ere
van God (1 Kor 10,31).

Deze leer van de heilige Schrift – en
zoals jullie weten behoort die tot de
kern van de spiritualiteit van het
Opus Dei – moet jullie ertoe brengen
jullie werk zo volmaakt mogelijk te
doen, God en jullie medemensen zo
lief te hebben dat jullie juist in de
kleine dingen van elke dag je liefde
legt. Dan zullen jullie dit goddelijk
iets ontdekken dat in die
kleinigheden besloten ligt. Hoe goed
passen hier die verzen van de dichter
van Castilla!: Despacito, y buena
letra: / el hacer las cosas bien /
importa más que el hacerlas (Schrijf
rustig en met mooie letters, want
belangrijker dan het doen, is de
dingen goed te doen. A. Machado, 
Poesias completas, CLXI).



Ik verzeker jullie dat, als een christen
de onbenulligste kleinigheid van elke
dag met liefde doet, die kleinigheid
met de grootheid van God vervuld
wordt. Dat is de reden waarom ik er
steeds maar weer op hamer, dat de
christelijke roeping erin bestaat van
het proza van elke dag heldendichten
te maken. Hemel en aarde lijken aan
de horizon een te worden. Maar in
werkelijkheid gebeurt dat in jullie
harten, wanneer jullie je dagelijks
leven op heilige wijze leiden.

Het gewone van elke dag heilig
beleven, zei ik zojuist. Met die
woorden bedoel ik het hele
programma van jullie christelijk
handelen. Geef je dus niet over aan
vals idealisme, aan dromen en
fantasieën, aan wat ik pleeg te
noemen ach–was–ik–maar–mystiek:
Was ik maar ongetrouwd gebleven,
had ik maar een ander beroep
gekozen, was ik maar gezonder, was
ik nog maar jong, was ik toch maar



ouder ...! Houd je liever nuchter aan
de heel materiële en directe realiteit,
want daar is de Heer: Kijk naar mijn
handen en voeten; Ik ben het, zegt
Jezus na zijn verrijzenis. Raak me
aan en overtuig jezelf. Een geest heeft
toch geen vlees en bloed, zoals jullie
zien dat Ik heb? (Luc 24,39)

Vele aspecten van de omgeving
waarin jullie je bewegen zullen
verlicht worden vanuit deze
waarheden. Denk, bijvoorbeeld, aan
jullie handelen als burgers in het
openbare leven. Wie ervan overtuigd
is dat de wereld, en niet alleen het
kerkgebouw, de plaats is waar je
Christus ontmoet, heeft de wereld
echt lief. Hij doet moeite om een
goede wetenschappelijke en
professionele vorming te ontvangen,
hij vormt – in volle vrijheid – zijn
eigen mening over de problemen
waarmee hij in zijn omgeving te
maken heeft, en neemt in
overeenstemming daarmee zijn



persoonlijke beslissingen. Als
christen zal hij aan zijn beslissing
een persoonlijke bezinning laten
voorafgaan, waarin hij er nederig
naar streeft om de wil van God in de
grote en kleine gebeurtenissen van
zijn leven te leren zien.

Maar een christen zal nooit op het
idee komen te denken of te zeggen,
dat hij van het kerkgebouw naar de
wereld afdaalt om daar de Kerk te
vertegenwoordigen, of dat zijn
opvattingen de katholieke
opvattingen voor de betreffende
problemen zijn. Dat mag in geen
geval! Dat zou klerikalisme, officieel
katholicisme of hoe je het verder
noemen wilt, zijn. In elk geval zou op
die wijze aan de natuur der dingen
geweld aangedaan worden. Aan
jullie de taak om overal een echte 
lekenmentaliteit te verspreiden, die
tot drie conclusies moet leiden:



– je moet eerlijk genoeg zijn om je
persoonlijke verantwoordelijkheid te
dragen;

– je moet christen genoeg zijn om ook
die broeders in het geloof te
respecteren die in kwesties waarover
je van mening kunt verschillen,
andere opvattingen hebben dan
jijzelf;

– je moet katholiek genoeg zijn om je
niet van onze Moeder de Kerk te
bedienen door haar bij zuiver
menselijke partijbelangen te
betrekken.

Het is duidelijk dat jullie op dit en op
ieder ander terrein dit programma
van heiligheid in het gewone leven
niet kunnen verwezenlijken, als je
niet die volledige vrijheid geniet, die
aan de mens – ook volgens de leer
van de Kerk – op grond van zijn
waardigheid als evenbeeld van God
toekomt. De persoonlijke vrijheid –
en als ik over vrijheid praat bedoel ik



natuurlijk altijd de
verantwoordelijke vrijheid – is van
essentiële betekenis voor het
christelijke leven.

Jullie moeten mijn woorden dus zo
opvatten als ze bedoeld zijn: als een
uitnodiging om elke dag weer, en
niet alleen in speciale noodsituaties,
jullie rechten uit te oefenen; om
eerlijk jullie plichten als
staatsburgers in de politiek, de
economie, het universitaire leven en
het beroep te vervullen, en om
moedig de gevolgen van jullie
persoonlijke beslissingen en ook de
last van de jullie toekomende
persoonlijke onafhankelijkheid op je
te nemen. Deze christelijke 
lekenmentaliteit zal jullie in staat
stellen om iedere vorm van
intolerantie en fanatisme te
vermijden. Of, positief uitgedrukt,
die mentaliteit zal jullie helpen om in
vrede te leven met al jullie
medeburgers en om het vreedzame



samenleven in de onderscheiden
sectoren van de maatschappij te
bevorderen.

Ik weet dat het eigenlijk overbodig is
aan al die dingen te herinneren, die
ik al vele jaren steeds herhaald heb.
De grote waardering voor de
persoonlijke vrijheid, voor een
vreedzame samenleving en
wederzijds begrip is immers een
essentieel bestanddeel van de
boodschap die het Opus Dei overal
brengt. Daarom hoef ik niet opnieuw
te bevestigen dat de mannen en
vrouwen die besloten hebben
Christus in het Opus Dei te dienen, 
gewone burgers zoals de anderen zijn,
die ernaar streven om hun
christelijke roeping serieus en met
verantwoordelijkheid tot in de
laatste consequenties in praktijk te
brengen.Niets onderscheidt de leden
van het Opus Dei van hun
medeburgers. Integendeel, ze hebben
– afgezien van het geloof – niets met



religieuzen gemeen. Ik houd van
religieuzen, en ik waardeer en
bewonder hun kloosterleven, hun
apostolaat en hun verzaking aan de
wereld, hun contemptus mundi. Het
zijn andere tekenen van heiligheid in
de Kerk. Maar aan mij heeft de Heer
niet de roeping van religieus
gegeven, en die voor mij te verlangen
zou niet juist zijn. Net zo min als er
een autoriteit op de wereld is die mij
kan dwingen om te trouwen, net zo
min kan iemand mij verplichten
kloosterling te worden. Ik ben een
seculier priester van Jezus Christus,
een priester die hartstochtelijk van
de wereld houdt.

Wie samen met mij, een arme
zondaar, Christus zijn gevolgd, zijn
een klein percentage priesters, die
vroeger als leek een beroep gehad
hebben; verder een groot aantal
seculiere priesters uit veel
bisdommen op de hele wereld die op
die manier hun gehoorzaamheid aan



de eigen bisschop, hun liefde en de
doeltreffendheid van hun diocesane
activiteiten bekrachtigen, met hun
armen wijd open als die van een
gekruisigde, zodat alle mensen in
hun hart een plaats vinden, en die –
zoals ik – leven midden in de wereld
en midden onder de mensen die ze
liefhebben; en ten slotte, deze
menigte mannen en vrouwen van
verschillende nationaliteiten, talen
en rassen – de meerderheid
getrouwd, vele anderen ongetrouwd
– die van hun beroepsarbeid leven
en actief meewerken aan de
belangrijke taak om de maatschappij
menselijker en rechtvaardiger te
maken. Staande naast hun
medemensen, schouder aan
schouder, doen zij in persoonlijke
verantwoordelijkheid – herhaal ik –
hun dagelijkse werk, ze hebben
succes en tegenslag, doen moeite om
hun rechten en plichten in de
maatschappij serieus te nemen.
Zonder mentaliteit van



“uitverkorenen” gedragen ze zich in
hun beroep heel natuurlijk, zoals
elke christen die zich van zijn
verantwoordelijkheid bewust is,
zoals ieder ander van hun collega's.
En zij proberen dat goddelijke licht te
ontdekken, dat zelfs uit de meest
alledaagse dingen ineens kan
schitteren.

Ook de instellingen die het Opus Dei
als vereniging bevordert, dragen die
door en door wereldlijke kenmerken.
Het gaat hier niet om kerkelijke
projecten die in naam en in opdracht
van de kerkelijke hiërarchie opgezet
worden, maar gewoon om
initiatieven voor menselijke,
culturele en sociale vorming, die
door burgers in het leven geroepen
en geleid worden. Maar het zijn
burgers, die ernaar streven om in die
instellingen het licht van het
evangelie en de warmte van de liefde
van Christus te verspreiden. Om een
voorbeeld te noemen: het is niet de



taak van het Opus Dei, en het zal dat
ook nooit worden, diocesane
priesterseminaries te leiden waarin
de bisschoppen, door de Heilige Geest
aangesteld (Hnd 20,28), hun
toekomstige priesters opleiden.

Wel bevordert het Opus Dei op de
hele wereld de bouw en
instandhouding van vormingscentra
voor arbeiders in de industrie en in
de landbouw, van scholen voor
basis– en middelbaar onderwijs en
van universiteiten, verder van
velerlei andere instellingen, want het
werkterrein van het apostolaat is –
zoals ik jaren geleden eens
geschreven heb – als een zee zonder
oevers.

Maar waarom zou ik hier langer bij
stil blijven staan, als jullie
aanwezigheid hier veel meer zegt
dan een lange redevoering? Jullie,
vrienden van de Universiteit van
Navarra, maken deel uit van een



volk, dat zich verplicht weet tot de
vooruitgang van de maatschappij
waartoe het behoort. Jullie hartelijk
medeleven, jullie gebed en jullie
onbaatzuchtige hulp lopen niet via
de kanalen van een katholiek
confessionalisme. Jullie
medewerking is eerder een duidelijk
bewijs van de rechtschapen
gezindheid, waarmee jullie als
staatsburgers voor het tijdelijke
welzijn zorg dragen. Jullie getuigen
ervan dat een universiteit vanuit de
krachten van een volk geboren kan
worden en door het volk in stand
gehouden kan worden.

En daarom zou ik ze allemaal
opnieuw voor de medewerking aan
onze universiteit willen danken: de
stad Pamplona, de provincie Navarra
en de vrienden van de universiteit,
die uit alle streken van Spanje
afkomstig zijn en onder wie zich ook,
tot mijn grote blijdschap, niet–
Spanjaarden en niet–katholieken en



zelfs niet–christenen bevinden die
daadwerkelijk bewijzen dat ze het
doel en de geest van deze
onderneming begrepen hebben.

Zij allen dragen ertoe bij dat de
universiteit een steeds levendiger
brandpunt van burgerlijke vrijheid,
intellectuele opleiding en
beroepsijver wordt en nieuwe
impulsen aan de universitaire
vorming geeft. Jullie edelmoedige
opoffering is de basis voor de
realisering van een universeel werk,
dat streeft naar de verbetering van
de menselijke wetenschap, naar
sociale vooruitgang en naar de
vorming in het geloof.

Het volk van Navarra heeft dat
allemaal duidelijk begrepen en ziet
in zijn universiteit niet op de laatste
plaats een factor ten gunste van de
economische en vooral sociale
vooruitgang van de regio. Want de
universiteit heeft voor veel jongeren



uit de regio de toegang tot
academische beroepen mogelijk
gemaakt, wat anders in elk geval
moeilijker en in bepaalde gevallen
zelfs onmogelijk zou zijn geweest.
Het duidelijke besef van de betekenis
die de universiteit voor de regio zou
kunnen krijgen was zeker de reden
voor de steun, die Navarra aan de
universiteit van meet af aan verleend
heeft, een steun, die ongetwijfeld
steeds omvangrijker en
enthousiaster zal moeten zijn.

Ik hoop nog steeds – het zou
trouwens rechtvaardig zijn en het is
in veel landen gebruikelijk – dat ook
de Spaanse staat op zekere dag
bereid zal zijn om de last te
verlichten van een onderneming die
geen privé–voordeel zoekt, maar die
zich uitsluitend wijdt aan de dienst
aan de maatschappij, en die ernaar
streeft om doelgericht aan het
tegenwoordig en toekomstig welzijn
van het hele land mee te werken.



En sta me nu toe, mijn zonen en
dochters, dat ik een ogenblik bij een
ander aspect van het dagelijkse leven
stil blijf staan dat mij bijzonder na
aan het hart ligt. Ik bedoel de
menselijke liefde, de zuivere liefde
tussen man en vrouw in de
verlovingstijd en in het huwelijk. Al
langer dan veertig jaar verkondig ik
telkens opnieuw in woord en
geschrift, dat die heilige menselijke
liefde niet alleen iets is wat
geoorloofd of geduld wordt als een
randverschijnsel van de echte
geestelijke waarden, zoals
geïnsinueerd zou kunnen worden in
het valse spiritualisme dat ik zojuist
noemde. Vandaag de dag beginnen
daar eindelijk ook die mensen begrip
voor te krijgen, die dat tot nu toe nog
niet hadden.

De liefde die tot het huwelijk en tot
het gezin leidt kan ook een weg naar
God zijn, een schitterende weg, een
roeping, een wijze van volledige



toewijding aan de Heer. Probeer
jullie werk zo volmaakt mogelijk te
doen, heb ik net gezegd, doe die
kleine dingen van elke dag met
liefde, ontdek – ik herhaal het – dit 
goddelijke iets dat in het kleine ligt
opgesloten. Daar, in die zo vitale
sector van de menselijke liefde, krijgt
deze leer een zeer bijzondere
betekenis.

Professoren, studenten en jullie
allemaal die hier werken voor de
Universiteit van Navarra: jullie
weten dat ik jullie liefde aan de
heilige Maria, Moeder van de Schone
Liefde, heb aanbevolen. Daar zien
jullie het kapelletje dat we ter ere
van haar op de campus van de
universiteit gebouwd hebben. Zij is
daar om jullie gebeden en het
geschenk van jullie prachtige en
zuivere liefde in ontvangst te nemen
en te zegenen.



Weten jullie niet dat jullie lichaam een
tempel is van de Heilige Geest die
jullie van God hebben ontvangen, en
dat jullie niet meer aan jezelf
toebehoren? (1 Kor 6,19). Hoe vaak
zullen jullie voor dit beeld van
Maria, Moeder van de Schone Liefde,
met blijde instemming de vraag van
de apostel beantwoorden: ja, wij
weten het en met uw machtige hulp,
Maagd en Moeder van God, zullen
wij ernaar leven!

En jullie zullen de wens voelen
opkomen om te bidden, telkens als
jullie nadenken over deze
indrukwekkende werkelijkheid: de
Heilige Geest heeft zoiets stoffelijks
als mijn eigen lichaam uitgekozen
om daarin te komen wonen... ik
behoor niet meer aan mezelf toe,...
mijn lichaam en mijn ziel – mijn hele
wezen – zijn van God... En dit gebed
zal rijk zijn aan praktische gevolgen,
die allemaal voortkomen uit hetgeen
de apostel Paulus zelf ons vervolgens



voorstelt: Verheerlijkt dus God in
jullie lichaam (1 Kor 6,20).

Bovendien zullen jullie niet
ontkennen dat slechts onder degenen
die de menselijke liefde in zijn hele
diepte begrijpen en waarderen,
begrip kan ontstaan voor dat andere
verheven goed, waarover Jezus
spreekt (vgl. Mt 19,11). Ik bedoel
deze zuivere genadegave van God,
die de mens aanzet zijn lichaam en
ziel aan de Heer te geven en Hem,
zonder tussenkomst van een aardse
liefde, een ongedeeld hart aan te
bieden.

Mijn kinderen, het is tijd om te
eindigen. Aan het begin zei ik dat ik
jullie iets van de grootheid en de
barmhartigheid van God wilde
verkondigen. Ik denk dat ik dit
gedaan heb door te spreken over het
heiligen van het alledaagse leven.
Want een geheiligd leven te midden
van de aardse realiteit – zonder



lawaai, in eenvoud en
waarachtigheid – is dat vandaag de
dag niet de meest aangrijpende
verkondiging van de magnalia Dei,
van de grote daden van de Heer (Sir
18,5), van de machtige
barmhartigheid, die God altijd al
heeft betoond en blijft betonen om
de wereld te redden?

En nu wil ik jullie met de woorden
van de psalmist vragen om je met mij
in gebed en lofprijzing te verenigen: 
Magnificate Dominum mecum et
extollamus nomen eius simul,
verheerlijkt met mij de Heer,
verheffen wij zijn naam eenparig (Ps
33,4). Met andere woorden: laten wij
uit het geloof leven!

Laten wij het schild van het geloof
nemen, de helm van het heil en het
zwaard van de geest, dat het woord
van God is. Zo spoort de apostel
Paulus ons aan in zijn brief aan de
Efeziërs (Ef 6,11 e.v.) die we zojuist in



de liturgie van het woord gehoord
hebben.

Geloof: een deugd die wij, christenen,
zozeer nodig hebben, heel in het
bijzonder in dit jaar van het geloof,
dat onze geliefde Heilige Vader paus
Paulus VI heeft uitgeroepen. Waar
het geloof afwezig is, ontbreekt
eigenlijk het fundament voor de
heiliging van het dagelijks leven.

Een levendig geloof hebben we
nodig, vooral nu wij het mysterium
fidei (1 Tim 3,9), de heilige
Eucharistie, naderen en deelnemen
aan het Pasen van de Heer, dat heel
de barmhartigheid van God met de
mensen omvat en verwezenlijkt.

Geloof, mijn kinderen, om te belijden
dat over enige ogenblikken hier op
dit altaar het werk van onze
verlossing vernieuwd wordt (Secreta
van de 9de zondag na Pinksteren).
Geloof om het Credo met geheel ons
hart te bidden en om hier bij deze



bijeenkomst, rond het altaar, de
tegenwoordigheid van Christus te
ervaren. Hij laat ons cor unum et
anima una (Hnd 4,32), één van hart
en één van ziel zijn en maakt ons tot
dat ene gezin, tot Kerk: tot de ene
heilige, katholieke, apostolische en
roomse, dat wil zeggen universele
Kerk.

En geloof hebben we ten slotte nodig,
beminde zonen en dochters, om aan
de wereld te laten zien dat dit alles
niet slechts ceremonies en mooie
woorden zijn, maar een goddelijke
realiteit die wij aan de mensen door
het getuigenis van een gewoon leven
aanbieden, een gewoon dagelijks
leven, dat met de hulp van Maria
geheiligd wordt in de Naam van de
Vader en de Zoon en de Heilige Geest.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/de-wereld-hartstochtelijk-
liefhebben/ (20-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-wereld-hartstochtelijk-liefhebben/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-wereld-hartstochtelijk-liefhebben/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-wereld-hartstochtelijk-liefhebben/

	De wereld hartstochtelijk liefhebben

