
opusdei.org

De tederheid van
God (II): Zijn Wet en
barmhartigheid

Dit is een nieuw artikel in de
serie over barmhartigheid. We
worden uitgenodigd ons hart
door de zaligsprekingen om te
laten vormen, opdat het ideaal
dat Christus ons voorlegt
verwezenlijkt wordt: "Wees
barmhartig, zoals ook uw Vader
barmhartig is".

7-7-2024



Een wetgeleerde benaderde Jezus
ooit om te vragen wat hij moest doen
om het eeuwige leven te verwerven.
Wat hij feitelijk wilde was de
orthodoxie testen van deze rabbijn
uit Nazareth, over wie hij zijn
twijfels had (vgl. Lc 10, 25). Maar
onze Heer was niet geërgerd; hij ging
met de man in gesprek en stelde hem
een tegenvraag. ‘Wat staat er
geschreven in de wet? Wat lees je
daar?’ (Lc 10, 26). De wetgeleerde
antwoordde met woorden uit het
Sjema Israël (Luister Israël), dat alle
Israëlieten als kind hebben geleerd:
‘Gij moet Jahweh uw God beminnen
met heel uw hart, met heel uw ziel en
met al uw krachten’ (Dt 6, 5); en hij
voegde het ‘bemin uw naaste als
uzelf’ van het boek Leviticus eraan
toe (Lv 19, 18). Omdat van deze twee
geboden alle wetten en de profeten
afhangen (Mt 22, 40), zei Jezus: ‘uw
antwoord is juist, doe dat en ge zult
leven’ (Lc 10, 28). De wetgeleerde had
niet verwacht dat zijn vraag met zo'n



ontwapenende eenvoud zou worden
beantwoord. Om zichzelf te
rechtvaardigen (Lc 10, 29), stelde hij
een nieuwe vraag: ‘En wie is dan
mijn naaste?’ (Lc 10, 29). Onze Heer
gaf niet op. Hij wilde het vertrouwen
van zijn vragensteller winnen en
vervolgt dan met een verhaal dat
direct zijn hart raakte en sindsdien
dat van mensen van alle tijden. Op
een eenvoudig en tegelijk serieuze
wijze vertelde hij de gelijkenis van de
barmhartige Samaritaan.

Een goede naaste zijn

De kerkvaders zagen Adam in de
arme man die werd aangevallen op
zijn reis van Jeruzalem naar Jericho
en in hem de hele mensheid (Adam
betekent mens) die verwond is door
haar eigen zonden. In de
barmhartige Samaritaan herkenden
ze Jezus, die vol geduld komt
genezen, nadat anderen, die niet de
macht hadden om redding te



brengen, in een boog om het
slachtoffer heen liepen. Christus
daarentegen kan dat en wil dat. In
een oude en eerbiedwaardige preek
van een Griekse Kerkvader wordt de
ontmoeting voorgesteld van de Heer
met Adam – een ontmoeting van de
Heer met ieder van ons – , toen Hij
neerdaalde in de onderwereld: "Ik
ben je God, die je zoon is geworden,
voor jou en voor allen die uit jou
geboren zullen worden. En ik zeg je
dat ik de macht heb om aan de
geboeiden te verkondigen: 'wees
verlost', en aan hen die in duisternis
zijn: 'wees verlicht', en aan hen die
slapen: 'sta op'.[1] En Zijn gezalfden –
de christenen - zijn samen met Jezus
geroepen om redding te brengen;
goede Samaritanen te zijn. Net als
hun Meester moeten zij de wonden
van de mensen met olie en wijn
overgieten en verbinden (vgl. Lc 10,
34): zij moeten goede herbergiers
zijn, tot de terugkomst van de
Samaritaan. "Deze herberg is, als je



erover nadenkt, de Kerk. Nu is het
een herberg, want wij zijn op
doorreis, maar het zal ons huis
worden, als we eenmaal veilig in het
hemels koninkrijk zijn aangekomen.
Ondertussen accepteren we
dankbaar de zorg die ons in de
herberg wordt geboden."[2]

Dit zijn de perspectieven die de Heer
voor de wetgeleerde en alle
christenen wil openen. Hij verwijt
hem zijn beperkte begrip niet. Eerst
laat hij hem nadenken en dan
dromen: “Ga dan (...) en doet gij
evenzo” (Lc 10, 37). Zoals zo vaak bij
de evangeliën is het verstandig om
niet te snel aan het abrupte einde
van het verhaal voorbij te gaan. Het
antwoord op de vraag van Jezus over
wie de buurman van de gewonde
was, is duidelijk: degene die
barmhartigheid met hem betoonde
(Lc 10, 37). Wat minder duidelijk is, is
waarom onze Heer deze vraag stelde,
die het gezichtspunt van de



wetgeleerde zal omkeren: "Jezus
keert het perspectief om: het gaat
niet alleen om de ander te erkennen
als mijn gelijke, maar om mijn
vermogen om mijzelf gelijk aan de
ander te maken.[3] Geconfronteerd
met een bekrompen houding die
onze actieradius om goed te doen
beperkt – door bijvoorbeeld af te
wegen of de ander tot je groep
behoort of de gunst kan terugbetalen
–, nodigt de Heer ons uit onze ogen te
openen en naaste van de ander te
worden.

Het woord naaste krijgt nu een
andere invulling: van ‘welke persoon
mijn aandacht verdient’ naar een
kwaliteit van mijn hart. Dit is
goddelijke pedagogie: de vraag wie
degene is die ik goed moet
behandelen, wordt omgekeerd en
getransformeerd. Wat in de rabbijnse
scholen materie was van discussies
en ruzies (waar ligt de grens, hoe ver
ga ik in mijn medelijden met



anderen?), wordt omgevormd tot een
riskante uitdaging. Johannes Paulus
II schreef: “De christen vraagt zich
niet af wie hij moet beminnen, want
de vraag ‘wie is mijn naaste?’
impliceert al het stellen van grenzen
en voorwaarden (...). De juiste vraag
is niet 'wie is mijn naaste?' maar 'van
wie moet ik een naaste worden?’ En
het antwoord is: 'iedereen die in
nood is, al ken ik hem niet, is een
naaste die ik moet helpen'.[4] Dit
bedoelt paus Franciscus met 
projimidad (neologisme van de paus
dat zoiets als ‘tedere nabijheid’
betekent).[5] Hiermee wil hij ons
herinneren aan onze roeping om 
dicht bij onze naaste te zijn, om
‘eilanden van barmhartigheid te zijn
te midden van een zee van
onverschilligheid’.[6]

De weg naar de volheid van de wet

We zouden deze dialoog met de
wetgeleerde kunnen zien als een weg



die leidt van de morele leer van het
Oude Testament naar de volheid van
het zedelijk leven in Christus. De
heilige Paulus drukt het als volgt uit:
wel is de wet van het uitverkoren
volk goed en heilig, maar niet
definitief en volledig (vgl. Rom 7, 12).
Ze was vooral bedoeld om hun
harten voor te bereiden op de komst
van onze Heer. 

De vraag van de Farizeeër wat het
voornaamste gebod in de wet is (Mt
22, 6), lijkt een gevoel van
vermoeienis te weerspiegelen over
de veelheid aan voorschriften, die
hun legalistische visie had
toegevoegd aan het joodse religieuze
leven. Jezus klaagde elders: ‘Wee ook
u wetgeleerden! Gij legt de mensen
haast ondraaglijke lasten op en raakt
zelf die lasten niet met één van uw
vingers aan’ (Lc 11, 46). Erger nog, de
menselijke tradities werden soms als
excuus gebruikt om een goddelijk
gebod niet te gehoorzamen. Onze



Heer veroordeelde de houding van
hen die hun offergaven aan de
tempel als excuus gebruikten om
hun ouders niet te helpen (vgl. Mt 15,
3-6).

Daarom richt Jezus hun ogen op wat
fundamenteel is: liefde voor God en
de naaste. Zo wordt vervuld wat Hij
over Zichzelf zegt: dat hij niet
gekomen is om Wet en Profeten af te
schaffen. Ik ben niet gekomen om op
te heffen, maar om de vervulling te
brengen (Mt 5, 17). Het Verbond dat
God met zijn volk had gesloten,
bevatte geboden die oorspronkelijk
niet bedoeld waren om hen te
belasten, maar om hen te bevrijden:
‘Ik houd u vandaag het leven en het
geluk voor, maar ook de dood en het
ongeluk. Als gij luistert naar de
geboden van Jahweh uw God, die ik
u heden geef, (...) dan zult gij leven
en talrijk worden en zal Jahweh uw
God u zegenen in het land, dat ge in
bezit gaat nemen’ (Dt 30, 15-18).



Het aan de Joden beloofde land is een
beeld van het innerlijke land dat
mensen van alle tijden kunnen
betreden, als we leven volgens de
ware betekenis van Gods geboden.
Zij zijn de poort naar de
gemeenschap met God, want buiten
haar zal elk land onherbergzaam
zijn. "Wat nodig is om het geluk te
vinden is niet een makkelijk leventje,
maar wel een verliefd hart."[7]

Hoewel de rituelen en wettelijke
voorschriften van het volk van Israël
met de komst van Christus zijn
opgehouden, zijn de Tien Geboden,
ook wel bekend als de Decaloog,
permanent geldig. Ze vatten de
belangrijkste principes voor het
liefhebben van God samen: Hem
voor alles plaatsen, zijn heilige Naam
respecteren, de zon- en feestdagen
aan Hem toewijden; envoor het
liefhebben van anderen:
genegenheid en respect tonen voor
onze ouders, het beschermen van het



leven, de zuiverheid van het hart,
enz. Hoeveel generaties Israëlieten
hebben niet gemediteerd over de
waarheid en de vaderlijke zorg die in
deze woorden is vervat! ‘Uw
uitspraken zijn mijn eeuwige erfenis,
de vreugde van mijn hart’ (Ps 119,
111), een bewijs van de goddelijke
barmhartigheid, die niet wil dat we
de weg kwijtraken en die ernaar
verlangt dat we een volwaardig
leven hebben. De wereld lijkt soms
de Geboden als achterhaald te
verwerpen, alleen geschikt voor het
onvolwassen stadium van de
mensheid. Maar er zijn genoeg
voorbeelden van samenlevingen en
individuen die instortten toen ze
meenden ze te kunnen negeren. Deze
tien ‘woorden’ van de Heer zijn de
constanten voor het innerlijke leven
van de mens; als ze veranderd
worden, raakt het hart van de
mensen vervormd.



Opdat jullie kinderen van jullie
Vader worden

De Decaloog wordt opgenomen in de
Nieuwe Wet die Christus heeft
ingesteld toen Hij ons redde door zijn
leven aan het kruis te geven. De
Nieuwe Wet is de genade van de
heilige Geest die ons wordt gegeven
door het geloof in Christus.[8] We
hebben niet langer een moreel doel
voor ogen: we willen nu in Jezus
leven, meer en meer op Hem gaan
lijken, ons door de heilige Geest laten
transformeren, zodat we zijn
geboden kunnen vervullen.

Hoe kunnen we meer op Christus
gaan lijken? Waar kunnen we zien
hoe Hij is? In de catechismus lezen
we "de zaligsprekingen tonen het
gelaat van Jezus Christus en ze
beschrijven zijn liefde."[9] Deze
evangelieleer toont ons het aanschijn
van onze Heer die de barmhartige
liefde van de Vader voor alle mensen



openbaart. De zaligsprekingen
omvatten de beloften aan het
uitverkoren volk en vervolmaken ze,
door ze niet meer te koppelen aan
het bezit van land, maar aan het
Koninkrijk der Hemelen.[10]

In het Evangelie van Mattheüs
verwijzen de eerste vier
zaligsprekingen naar een houding of
een manier van zijn: zalig de armen
van geest (Mt 5, 3), de treurenden (Mt
5, 4), de zachtmoedigen (Mt 5, 5), die
hongeren en dorsten naar
gerechtigheid (Mt 5, 6). Zij nodigen
ons uit om volledig te vertrouwen op
God in plaats van op onze eigen
middelen, om het lijden onder ogen
te zien met een christelijke geest en
om geduldig te zijn, elke dag weer.
Aan deze zaligsprekingen worden
andere toegevoegd die de nadruk
leggen op actie: zalig de
barmhartigen (Mt 5, 7), de zuiveren
van hart (Mt 5, 8), die vrede brengen
(Mt 5, 9). En de laatste



zaligsprekingen kondigen aan dat
wie Jezus volgen, tegenslag zullen
krijgen (Mt 5, 10-12) en dat zij dat
met blijdschap doorstaan - 'het
hemelse geluk is voor wie op aarde
gelukkig weten te zijn'.[11]

De zaligsprekingen tonen ons de
barmhartigheid van God, die
vastbesloten is om wie Hem volgen te
overspoelen met vreugde: ‘verheugt
u en juicht, want groot is uw loon in
de hemel (Mt 5, 12). Ze zijn niet
bedoeld als een verzameling
aforismen omtrent een utopische
wereld die in een toekomst wordt
gerealiseerd, noch als een
schijntroost voor problemen. Ze zijn
veeleer een oproep van God tot het
hart van elke persoon om zich
onvoorwaardelijk in te zetten voor
het algemeen goed en de
rechtvaardigheid hier op deze aarde.
Het vaak overdenken van de
zaligsprekingen, zoals in ons
persoonlijk gebed, helpt ons



manieren te vinden om ze toe te
passen in ons dagelijks leven. De
zachtmoedigheid bijvoorbeeld, uit
zich vaak in "een vriendelijke
glimlach voor wie je lastigvalt; dat
stilzwijgen tegenover een
onrechtvaardige beschuldiging; een
welwillend gesprek met vervelende
en ongelegen komende mensen;
inschikkelijkheid ten aanzien van de
lastige gewoonten van degenen met
wie je dagelijks te doen hebt en die je
op je zenuwen werken...".[12]

Als we proberen te leven volgens de
geest van de Zaligsprekingen, zullen
we beetje bij beetje houdingen en
criteria verwerven die ons helpen
ons gemakkelijker aan de Geboden te
houden. De reinheid van het hart
stelt ons in staat om het beeld van
God in ieder mens te herkennen en
hem te zien als iemand die respect
verdient en niet als een object die
onze misvormde verlangens kan
bevredigen. ‘Gij moet naar de



hoogste gaven streven. Maar eerst
wijs ik u een weg die verheven is
boven alles” (1 Kor 12, 31). “Alles
verdraagt zij, alles gelooft zij, alles
hoopt zij, alles duldt zij” (1 Kor 13, 7).
“Bemint uw vijanden en bidt voor
wie u vervolgen” (vgl. Mt 5, 44-45).

Kortom, door ons hart te vormen
naar de richtlijnen van de
zaligsprekingen, wordt het ideaal dat
Christus ons voorhoudt
werkelijkheid: “Wees barmhartig,
zoals uw Vader barmhartig is” (Lc 6,
36). We worden dragers van Gods
liefde en leren anderen te zien als de
naaste die onze hulp nodig heeft: in
Christus zijn wij de goede
Samaritaan die barmhartig handelt
om de wet van de naastenliefde ten
volle te vervullen. En dan wordt ons
hart groter, net zoals dat bij onze
Heilige Moeder gebeurde.



[1] Homilie op de Heilige en Grote
Sabbat (PG 43, 462) PG = Patrologia
Graeca

[2] Heilige Augustinus, preek 131, 6

[3] Paus Franciscus, boodschap
24-01-2014

[4] Heilige Johannes Paulus II,
homilie 02-02-1999

[5] Paus Franciscus, apostolische
exhortatie Evangelii Gaudium, nr. 169

[6] Paus Franciscus, boodschap,
04-10-2014

[7] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
795

[8] vgl. heilige Thomas, Summa I-II, q.
106, a.1, c, en ad 2; geciteerd in
heilige Johannes Paulus II, encycliek 
Veritas Splendor, nr. 24

[9] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 1717



[10] Ibid. nr. 1716

[11] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 1055

[12] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
173

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/de-tederheid-van-god-ii-zijn-

wet-en-barmhartigheid/ (20-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-tederheid-van-god-ii-zijn-wet-en-barmhartigheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-tederheid-van-god-ii-zijn-wet-en-barmhartigheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-tederheid-van-god-ii-zijn-wet-en-barmhartigheid/

	De tederheid van God (II): Zijn Wet en barmhartigheid

