
opusdei.org

De stilte van God:
gefluister in onze
ziel

De stilte is vaak de ‘plaats’ waar
God op ons wacht, om naar
Hem te kunnen luisteren in
plaats van naar het geluid van
onze eigen stem.

15-7-2018

Het boek Exodus vertelt hoe God op
de berg Sinaï aan Mozes verscheen in
de glans van zijn glorie: de hele berg
schudde heftig. Mozes sprak en de
stem van God antwoordde hem in de



donder en de bliksem (vgl. Ex
19,16-22). Heel het volk luisterde en
was met ontzetting geslagen voor de
macht en de majesteit van God.
Hoewel de geschiedenis van Israël
meerdere van zulke
godsverschijningen heeft gekend [1],
openbaarde God zich toch meestal op
andere manieren aan zijn volk: niet
in een lichtflits, maar in de stilte, in
het donker.

Enkele eeuwen na Mozes gaat de
profeet Elia, op de vlucht voor
koningin Izebel en gedreven door
Gods geest, op zijn beurt op weg naar
de heilige berg. Verscholen in een
grot aanschouwt de profeet dezelfde
tekenen als in de goddelijke
openbaring in Exodus: de
aardbeving, de zware storm, het
vuur. Maar daarin was God niet. Na
het vuur, zegt de gewijde schrijver,
kwam ‘een suizen als van een zachte
bries’. Elia bedekte zijn gezicht met
zijn mantel en ging God naar buiten



tegemoet. Toen klonk de stem van
God (vgl. 1Kon 19, 9-18). De
Hebreeuwse tekst zegt letterlijk dat
‘hij het suizen of de stem hoorde van
een zachte (demama) stilte’.

De Griekse tekst van de Septuagint
en de Vulgaat hebben die
uitdrukking vertaald als ‘een zachte
bries’, waarschijnlijk om de
ogenschijnlijke tegenstrijdigheid te
omzeilen tussen geluid of stem aan
de ene kant en stilte aan de andere.
Maar het woord demama betekent
echt ‘stilte’. De gewijde schrijver
geeft dus met deze paradox aan, dat
de stilte niet leeg is maar gevuld met
Gods aanwezigheid. ‘De stilte
beschermt het mysterie’ [2], het
mysterie van God. De Schrift nodigt
ons uit om in die stilte binnen te
gaan als we God willen ontmoeten.

Hoe zacht is het gefluister dat Hij
ons laat horen!



Deze manier waarop God tot ons
spreekt, is voor ons echter moeilijk.
De psalmen bevestigen dit
welsprekend: ‘God, hul Uzelf niet in
zwijgen, blijf niet doof, God, niet
onbewogen!’ (Ps 83,2). ‘Waarom
verbergt Gij uw gelaat voor ons?’ (Ps
44,25). Laat de heidenen niet vragen:
‘Waar is toch Israëls God?’ (Ps 115,2).
Met de geïnspireerde tekst legt God
deze vragen op onze lippen en in ons
hart: Hij wil dat we ons die vragen
stellen en in de smidse van ons gebed
overwegen, want ze zijn belangrijk.
Enerzijds omdat ze direct laten zien
hoe Hij zich gewoonlijk openbaart,
hoe zijn logica is: ze helpen ons om te
begrijpen hoe we zijn Gelaat moeten
zoeken, hoe we naar zijn Stem
kunnen luisteren. Van de andere
kant laten ze zien dat de moeilijkheid
om de nabijheid van God waar te
nemen, speciaal in de moeilijke
omstandigheden van ons leven, geldt
voor zowel gelovigen als voor niet-
gelovigen, ook al neemt deze



ervaring in beide gevallen
verschillende vormen aan. Het geloof
en het leven van de genade maken
God niet evident; ook de gelovige kan
ervaren dat God ogenschijnlijk
afwezig is.

Waarom zwijgt God? De Schrift laat
ons vaak zijn stilte, zijn verwijdering
zien als een gevolg van de ontrouw
van de mens. Zo lezen wij
bijvoorbeeld in Deuteronomium: “Dit
volk zal ontuchtig achter de vreemde
goden aanlopen van het land waar
het komt. Het zal Mij verlaten en het
verbond verbreken, dat Ik met hen
gesloten heb. (…) Maar Ik zal op die
dag mijn gelaat blijven verbergen om
al het kwaad dat zij hebben gedaan
door zich tot andere goden te
wenden” (Deut 31,16-18). De zonde,
de afgoderij, is als een sluier die God
bedekt en ons belet Hem te zien; het
is als een geluid dat belet Hem te
horen. God wacht dan geduldig,
achter dat scherm dat we opzetten



tussen Hem en ons, wachtend op een
geschikt moment om ons opnieuw
tegemoet te komen. ‘Ik ben niet
kwaad meer op u. Nee, Ik ben
genadig’ (Jer 3,12).

God zwijgt dus niet. Het is eerder zo
dat wij Hem geen kans geven te
spreken of niet naar Hem luisteren
omdat er te veel lawaai is in ons
leven. “Er is niet alleen een fysieke
doofheid, die de mensen voor een
belangrijk deel afsnijdt van het
sociale leven. Er is een
slechthorendheid ten opzichte van
God, waaraan we juist in deze tijd
lijden. Wij kunnen God niet meer
horen, omdat de frequenties die onze
oren bereiken te talrijk zijn. Wat er
over Hem gezegd wordt, lijkt vóór
ons wetenschappelijk tijdperk te
liggen, niet meer aangepast aan onze
tijd. Met de slechthorendheid of zelfs
doofheid ten opzichte van God
verliezen wij natuurlijk ook ons
vermogen tot Hem en met Hem te



spreken. Zo ontbreekt ons een
wezenlijke waarneming (een
belangrijke manier Hem waar te
nemen). Onze innerlijke zintuigen
dreigen af te sterven. Met dit verlies
aan waarneming wordt echter ook
de reikwijdte van onze betrekking tot
de werkelijkheid drastisch en
gevaarlijk beperkt.” [3]

Toch gaat het er soms niet om dat de
mens doof is voor God: het lijkt er
eerder op dat Hij niet luistert, dat Hij
passief blijft. Het boek Job laat
bijvoorbeeld zien hoe ook de
gebeden van de rechtvaardige in
tegenslagen een tijdlang zonder
antwoord van God kunnen blijven.
‘Nog maar een half woord vernemen
wij’ (Job 26,14). Onze dagelijkse
ervaring laat ook zien in welke mate
de behoefte om een woord of hulp
van God te ontvangen soms als het
ware in het luchtledige blijft hangen.
De barmhartigheid van God,
waarover de Schrift en de christelijke



catechese zoveel spreken, kan
moeilijk waar te nemen zijn voor
iemand die pijnlijke omstandigheden
meemaakt, getekend door ziekte of
onrechtvaardigheid, waarin zelfs zijn
gebeden geen enkel antwoord lijken
te ontvangen. Waarom luistert God
niet? Waarom komt Hij me niet te
hulp als Hij een Vader is, terwijl Hij
het zou kunnen doen? “De indruk dat
God zo ver weg is, de duisternis en de
twijfels over Hem, zijn in onze dagen
intenser dan ooit: ook wij, die ons
inspannen om goede christenen te
zijn, hebben vaak de indruk dat God
ons eigenlijk is ontsnapt. Vragen we
onszelf niet soms af of hij nog
ondergedompeld blijft in de
immense stilte van deze wereld?
Hebben we soms niet de indruk dat
we na lange overwegingen alleen
nog maar woorden hebben terwijl de
realiteit van God verder weg is dan
ooit?” [4]



In de kern van de Openbaring, meer
nog dan in onze eigen ervaringen,
laat het leven van Jezus zelf ons
dieper doordringen in het mysterie
van Gods stilzwijgen. Jezus, die de
echt rechtvaardige is, de trouwe
dienaar, de welbeminde Zoon, is niet
vrij gebleven van de kwellingen van
de passie en het Kruis. Als antwoord
op zijn gebed in Getsemani werd een
engel gestuurd om Hem te troosten
maar niet om Hem te bevrijden van
de aanstaande folteringen. Het
verbaast ons ook dat Jezus aan het
kruis bad met deze woorden uit
psalm 22: ‘Mijn God, mijn God,
waarom hebt Gij mij verlaten, ver
van mijn roepen om uitkomst, ver
van mijn schreien om hulp?’ (Ps 22,2)
Dat Hij die geen zonde heeft gekend
(2Ko 5,21) op een dergelijke manier
het lijden heeft ervaren, laat
duidelijk zien dat het lijden
waardoor het menselijk leven soms
dramatisch getekend wordt, niet
begrepen mag worden als een teken



van afwijzing door God en evenmin
zijn stilte als een teken van
afwezigheid of verwijdering.

God wordt gekend in zijn
stilzwijgen

Wanneer ze langs een blindgeborene
lopen, stellen de apostelen een vraag
die getuigt van een gebruikelijke
manier van denken in die tijd: ‘Wie
heeft gezondigd, hijzelf of zijn
ouders, dat hij blind geboren
werd?’ (Joh 9,2) Hoewel het nu
vreemd zou lijken om zoiets te
horen, blijkt de vraag niet zo ver
verwijderd van een veel
voorkomende mening waarin elk
lijden, van welke soort dan ook,
gezien wordt als een soort blind
noodlot waarbij alleen nog berusting
overblijft nadat alle pogingen om het
weg te nemen gestrand zijn. Jezus
vermaant zijn apostelen: ‘Noch hij
noch zijn ouders hebben gezondigd,



maar de werken Gods moeten in hem
openbaar worden’ (Joh 9,3).

God blijft soms zwijgen, schijnbaar
onbewogen en onverschillig voor ons
lot, omdat hij zich een toegang wil
zoeken in onze ziel. Dit is de enige
manier om te begrijpen waarom Hij
bijvoorbeeld toeliet dat de heilige
Jozef moest lijden in zijn
onzekerheid over de onverwachte
zwangerschap van Maria (vgl. Mt
1,18-20), terwijl Hij alles op een
andere manier had kunnen
‘programmeren’. God bereidde Jozef
voor op iets groots.

Hij ‘verstoort de vreugde van zijn
kinderen nooit, behalve om hen voor
te bereiden op een betere en rijpere
vreugde’. [5]

De heilige Ignatius van Antiochië
schreef dat ‘hij die de woorden van
de Heer begrepen heeft, zijn zwijgen
begrijpt omdat de Heer gekend wordt
in Zijn stilzwijgen’. [6]



Het zwijgen van God is vaak voor de
mens de ‘plaats’, de mogelijkheid en
de voorwaarde om naar God te
luisteren in plaats van alleen maar
naar zichzelf. Zonder de zwijgende
stem van God in het gebed “sluit het
menselijk ik zich uiteindelijk in
zichzelf op en riskeert het geweten,
dat de echo zou moeten zijn van die
stem van God, te worden herleid tot
een spiegel van het ik, zodat de
innerlijke samenspraak tot een
monoloog wordt die wel duizend
zelfrechtvaardigingen toelaat.” [7] Is
het niet zo, als we hier rustig over
nadenken, dat we Gods
aanwezigheid gemakkelijk te gewoon
zouden vinden, als Hij voortdurend
onze problemen op zou lossen?
Zouden we niet, zoals de twee zonen
uit de parabel (vgl. Lc 15,11-32)
eerder kiezen voor onze eigen
belangen dan voor de vreugde met
Hem te leven? “De stilte is in staat
om innerlijke ruimte te maken in het
diepst van onszelf, om er God te laten



wonen, zodat Zijn woord in ons blijft,
onze liefde voor Hem wortel schiet in
onze geest en in ons hart en ons
leven bezielt.” [8] De mens die zoekt
en vol vertrouwen bidt in de
moeilijkheden, bevrijdt zich van zijn
zelfgenoegzaamheid; hij brengt zijn
innerlijke hulpbronnen tot
ontplooiing; hij ziet zijn relaties met
anderen in onderlinge eenheid
groeien. Het zwijgen van God, het feit
dat Hij niet altijd onmiddellijk
ingrijpt om de zaken op te lossen
zoals we het zouden willen, zet de
dynamiek van de menselijke vrijheid
in beweging; het spoort de mens aan
om zijn eigen leven of dat van
anderen in handen te nemen, met
hun concrete noden. Daarom is het
geloof “de kracht, die zonder
woorden en zonder lawaai, de
wereld verandert en omvormt in het
Rijk van God, en is het gebed de
uitdrukking van dat geloof. (…) God
kan niets veranderen zonder onze
bekering, en onze echte bekering



begint met de ‘schreeuw’ van de ziel,
die smeekt om vergeving en
verlossing.” [9]

In het onderricht van Jezus komt het
gebed aan het licht als een
samenspraak tussen de mens als
kind en zijn hemelse Vader, waarin
het smeekgebed een zeer belangrijke
plaats inneemt (vgl. Lc 11,5-11; Mt
7,7-11). Het kind weet dat zijn Vader
altijd naar hem luistert maar dat hij
niet zozeer verzekerd is van een
soort uitweg uit zijn lijden of ziekte,
maar van de gave van de Heilige
Geest (Lc 11,13). Het antwoord
waarmee God telkens komt helpen is
de gave van de Geest die Liefde is.
Dat kan ons onvoldoende lijken maar
die gave is veel kostbaarder en
fundamenteler dan elke menselijke
oplossing voor onze problemen. Zo’n
gave moet ontvangen worden met
een kinderlijk vertrouwen dat de
persoonlijke inspanning niet mijdt
wanneer zich moeilijkheden



voordoen. De ‘donkere kloven’ waar
we soms doorheen moeten worden
met God niet automatisch verlicht;
we vervolgen onze weg, misschien
met vrees, maar met een vrees vol
vertrouwen: ‘Ik vrees geen onheil
waar Gij mij leidt. Uw stok en uw
herdersstaf geven mij moed en
vertrouwen’ (Ps 23,4).

We kunnen deze handelwijze van
God herkennen, zijn manier om de
vastberadenheid en het vertrouwen
in de mens op te wekken, in de
manier waarop Hij zich in de
geschiedenis heeft geopenbaard.

We kunnen denken aan het verhaal
van Abraham, die zijn land verlaat
en vol vertrouwen in Gods belofte,
op weg gaat naar een onbekend land,
zonder te weten waar God hem
naartoe leidt (vgl. Gen 12,1-4); we
kunnen ook denken aan het
vertrouwen van het Volk van Israël
in Gods verlossingswerk, ook



wanneer alle menselijke hoop te niet
gedaan leek: ‘Mijn Heer, onze koning,
Gij zijt de enige! Kom mij te hulp, ik
die alleen sta en geen andere helper
heb dan U, want ik ga een groot
gevaar tegemoet’ (Est 4, 17) .Of aan
de serene vlucht van de Heilige
Familie naar Egypte (vgl. Mt 2,13-15)
wanneer God zich lijkt te
onderwerpen aan de grillen van een
plaatselijke koning… Het is in die zin
niet waar dat het geloof makkelijker
was voor de ooggetuigen van het
leven van Jezus want ook zij hebben
de serieuze beslissing moeten nemen
om wel of niet in Hem te geloven, om
in Hem de aanwezigheid en het werk
van God te herkennen. [10] Allerlei
passages uit het Nieuwe Testament
laten duidelijk zien dat zo’n
beslissing niet vanzelfsprekend was.
[11]

Ook al biedt Gods Openbaring
authentieke tekenen van
geloofwaardigheid, toch wordt



hiermee de sluier van Gods
ontoegankelijkheid niet volledig
opgelicht en blijft Zijn
zwijgzaamheid de mens uitdagen. Dit
geldt voor vroeger maar ook voor nu.
“Het menselijk bestaan is een weg
van geloof en die gaat als zodanig
meer door de schaduw dan door het
volle licht, met donkere momenten
en zelfs diepe duisternis. Zolang we
hier op aarde leven, is onze omgang
met God meer luisteren dan
zien.” [12] Dit komt niet alleen voort
uit het feit dat God altijd groter is
dan ons verstand, maar ook uit de
logica van oproep en antwoord, van
gave en inzet, waarlangs Hij onze
geschiedenis wil laten lopen: de
universele geschiedenis en de
persoonlijke geschiedenis van ieder
van ons. Het is tenslotte zo dat er een
wisselwerking is tussen de manier
waarop God zich openbaart en de
vrijheid die we hebben omdat we
naar Zijn beeld geschapen zijn. De
Openbaring van God houdt zich op in



een clair-obscur waarin de vrijheid
de kans krijgt te kiezen om ons voor
Hem open te stellen of ons op te
sluiten in onze zelfvoldaanheid. God
is “een koning met een hart van
vlees, zoals dat van ons, die het
heelal en alle schepselen gemaakt
heeft. Hij legt zijn heerschappij niet
op, maar toont ons zwijgend zijn
doorboorde handen en smeekt om
een beetje liefde.” [13]

De schaduw van de stilte

Met zijn gebed aan het kruis – ‘Mijn
God, mijn God, waarom hebt Gij Mij
verlaten?’ (Mt 27,46) – “heeft Jezus de
schreeuw van de mensheid tot de
zijne gemaakt; zij lijdt onder de
schijnbare afwezigheid van God en
Hij brengt deze schreeuw tot in het
hart van de Vader. Door zo in zijn
laatste eenzaamheid samen met heel
de mensheid te bidden, heeft Hij
voor ons het hart van God
geopend.” [14] De psalm waarmee



Jezus na de klaagzang zijn
smeekgebed tot de Vader richt, opent
in feite een wijdse horizon van hoop
(vgl. Ps 22,20-32) [15]; een horizon
die Hij zelfs midden in zijn
doodstrijd voor ogen heeft. ‘In uw
handen beveel Ik mijn geest’ (Lc
23,46), zegt Hij aan de Vader voordat
Hij de geest geeft. Jezus weet dat de
overgave van zijn leven niet in het
niets verdwijnt, dat Hij voor altijd de
geschiedenis verandert, zelfs al lijkt
het erop dat het kwaad en de dood
het laatste woord hebben. Zijn
zwijgen aan het kruis wint het van
de kreten van zijn vervolgers. ‘Zie, Ik
maak alles nieuw”’ (Apok 21,5).

“In Hem geloven betekent ook Hem
geloven, geloven dat Hij ons
werkelijk liefheeft, dat Hij leeft, dat
Hij in staat is op mysterieuze wijze in
te grijpen, dat Hij ons niet in de steek
laat, dat Hij met Zijn macht en Zijn
oneindige creativiteit het goede uit
het kwade haalt. Het is geloven dat



Hij zegevierend in de geschiedenis
meegaat, (…) dat het Rijk Gods reeds
tegenwoordig is in de wereld en zich
op alle plaatsen verder
uitbreidt.” [16] Met zijn stiltes laat
God het geloof en de hoop van de
zijnen groeien: hij maakt hen ‘nieuw’
en met hen ‘maakt hij alles nieuw’.
Het komt er dus voor ieder
afzonderlijk op aan, de zachte bries
van God te beantwoorden met een
aandachtige stilte, een luisterende
stilte om in ons hart ‘de mysterieuze
manier waarop God werkt’ te
ontdekken, en “wat de wolk is, (…) de
stijl van de Heilige Geest om ons
geheim te bedekken. Die wolk in ons,
in ons leven, heet stilte. De stilte is
namelijk de wolk die het mysterie
van onze omgang met God, van onze
heiligheid en onze zonden
bedekt.” [17]

Marco Vanzini – Carlos Ayxelá



Aanvullende lectuur

Pauselijke Raad voor de Cultuur
(2004), Waar is uw God? Het
christelijk geloof tegenover de
uitdaging van het ongeloof en de
religieuze onverschilligheid

Paus Franciscus, Homilie in
Santa Marta, 20-12-2013.
(‘Wanneer de stilte muziek is’)

Paus Franciscus, Homilie in
Santa Marta, 10-6-2016 (‘De
hoorbare stilte’)

Benedictus XVI, Homilie,
6-10-2006 (‘Stilte en
contemplatie’)

Benedictus XVI, Audiëntie,
7-3-2012, (‘Gebed en stilte: Jezus,
leermeester van het gebed’)

Referenties

[1] vgl. bv. Gen.18,1-15; 1Kon
18,20-40; Jes 6,1-13

• 

• 

• 

• 

• 



[2] Paus Franciscus, Homilie in Santa
Marta, 20-12-2013

[3] Benedictus XVI, Homilie,
10-9-2006

[4] Ratzinger, J. “¿Estamos salvados?
O Job habla con Dios”, in Ser
Cristiano, Sígueme 1967, p. 19.

[5] A. Manzoni, De Verloofden,
hoofdstuk 8.

[6] Ignatius van Antiochië, Brief aan
de Kerk in Efese, XV, 2

[7] Benedictus XVI, Homilie, 6-2-2008

[8] Benedictus XVI, Audiëntie,
7-3-2012

[9] Benedictus XVI, Homilie,
21-10-2007

[10] vgl. R. Guardini, De Heer, IV.6

[11] vgl. bv. Joh 6,60-68; 8,12-20;
9,1-41



[12] Benedictus XVI, Angelus,
12-3-2006

[13] Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 179.

[14] Benedictus XVI, Homilie,
6-2-2008

[15] Dit komt vaak voor in de
psalmen: de psalmist klaagt bij God:
‘Hoelang nog, Heer, zult Gij mij
blijven vergeten? Hoelang nog blijft
Ge uw gelaat voor mij
verbergen?’ (Ps. 13,2) zonder dat hij
daarom zijn geloof in Hem verliest:
‘Zelf kan ik slechts op uw genade
vertrouwen. Tot mijn hart de
vreugde hervindt om uw heil; dan is
mijn lied voor de Heer: Hij heeft het
aan mij vervuld!’ (ibid., 6).

[16] Paus Franciscus, Apostolische
Exhortatie Evangelii gaudium,
24-11-2013, nr. 278.



[17] Paus Franciscus, Homilie in
Santa Marta, 20-12-2013

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/de-stilte-van-god-gefluister-in-

onze-ziel/ (11-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-stilte-van-god-gefluister-in-onze-ziel/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-stilte-van-god-gefluister-in-onze-ziel/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-stilte-van-god-gefluister-in-onze-ziel/

	De stilte van God: gefluister in onze ziel

