
opusdei.org

De rust van de
kinderen van God

Een reflectie over ontspanning
gedurende vakanties,
studiedagen en jaarlijkse
cursussen. Hoe het samenzijn
met anderen in onze
vakantietijd op verschillende
manieren tot een vruchtbare
periode kan worden.

19-5-2025

De heilige Jozefmaria heeft zijn
kinderen geleerd om in alles God te
zoeken: we vinden Hem in ons werk,
in ons gezin, in onze relaties met



anderen, in onze hobby's, vreugden
en zorgen van elke dag. Het leven
van een christen is een voortdurende
en steeds groter wordende
ontdekking van God die ons ertoe
brengt ons meer en meer met Jezus
Christus te identificeren.

Daarom werken we eraan om meer
en meer “een andere Christus”[1] te
worden en net als Hij de wereld naar
God de Vader te brengen, ieder door
zijn eigen bezigheden. Als we weten
dat heiligheid ons hele leven omvat,
begrijpen we dat het weinig zin heeft
om “vakantie” te nemen van het
streven naar heiligheid – net zoals
we onze vriendschappen of
familierelaties niet in de ijskast
zetten. Op dezelfde manier is onze
vrije tijd niet louter iets waardoor we
later meer en beter kunnen werken,
en evenmin is het een negatieve
maar noodzakelijke onderbreking
van ons werkzame leven als gevolg
van onze menselijke zwakheid. Wel



is het een tijd waarin we God kunnen
zoeken en vinden, onszelf beter
kunnen leren kennen, met anderen
samen kunnen genieten en ons
lichaam en onze ziel kunnen
resetten. Het is een etappe op onze
weg naar de hemel. 

Een filosoof uit de 20e eeuw heeft
uitgelegd dat “filosofische bezinning
ook gericht is op deze tastbare,
zichtbare wereld die zich voor onze
ogen bevindt, maar dat deze wereld,
deze dingen, deze werkelijkheden op
een speciale manier worden
onderzocht; er wordt gezocht naar
hun hoogste en universele essentie”.
[2] Deze woorden zijn toepasbaar
voor “contemplatieve zielen midden
in de wereld zijn”.[3] De momenten
van vrijetijd en ontspanning zijn ons
tot hulp om die visie weer scherp te
zien, omdat ze ons er aan herinneren
wat de zin van ons leven is: het ten
volle te beleven, met God. Tijdens de
vakantieperiode confronteren wij, op



bijzondere wijze, de verleiding van
het “doen” – het altijd maar bezig zijn
– en richten onze blik op die, zoals de
filosoof het noemde “hoogste en
universele essentie”: wie God is, wie
ik ben voor Hem en hoe onze relatie
iedere andere relatie en dimensie
van mijn leven transformeert.

De Meester zoeken

De leerlingen leerden van hun
Meester bidden en werken. We
kunnen er zeker van zijn dat deze
twee, bidden en werken, namen een
groot deel van de tijd van elke vrome
Israëliet in beslag. Maar in het
evangelie kunnen we ook zien hoe de
Heer de apostelen dingen probeerde
te leren die misschien weinig zin
hadden voor een pragmatische
mentaliteit. Zo nodigt Hij hen uit om
zich te verwonderen over de natuur:
“Let eens op de vogels in de lucht.
(...) Kijkt naar de lelies in het
veld” (Mt 6,26-28). Hij laat hen inzien



dat het nodig is op krachten te
komen nadat ze van hun eerste
apostolische zending zijn
teruggekeerd: “Komt nu eens zelf
mee naar een eenzame plaats om
alleen te zijn en rust daar wat
uit” (Mc 6,31), en Hij spoort hen zelfs
aan om voor de mensen om hen
heen te zorgen zoals Hij deed, tot het
einde toe: “Dit is mijn gebod, dat
jullie elkaar liefhebben zoals Ik jullie
heb liefgehad” (Joh 15,12).

“De Heer die zijn leerlingen had
uitgezonden om te preken, roept ze
bij hun terugkeer bij elkaar en nodigt
ze uit met Hem naar een eenzame
plaats te gaan om daar uit te rusten –
Wat zou Jezus hen allemaal niet
vragen en vertellen! Ja – het
Evangelie blijft steeds actueel.”[4]
Vanaf de allereerste jaren van het
Opus Dei voelde de heilige
Jozefmaria de vaderlijke zorg voor
zijn zoons, dat zij, die zich met hart
en ziel en leven probeerden in te



zetten om het zaad van het evangelie
te zaaien, ook in staat zouden zijn om
uit te rusten, te relativeren, de
krachten van hun ziel en lichaam te
herstellen en er opnieuw op uit te
gaan, met nieuwe bezieling en
voorbereiding op hun apostolische
zending. Het was niet gemakkelijk
om de tijd, de plaats en de financiële
middelen te vinden om dit voor
elkaar te krijgen, maar, overtuigd
van de noodzaak, slaagde de heilige
Jozefmaria erin om in La Granja de
San Ildefonso (Segovia) de eerste
studieweek te organiseren: een paar
dagen van samenzijn om in alle rust
te bidden, vorming te ontvangen en
te genieten van het familieleven, in
een sfeer die aangepast was aan de
leeftijd van zijn kinderen. In de loop
der jaren werden de jaarlijkse
cursussen en bezinningsdagen
verder ontwikkeld, met variaties in
duur en inhoud, aangepast aan de
omstandigheden van de deelnemers.



Aangezien het doel van de vorming
de identificatie met Christus is, is het
hoofddoel van die cursusdagen een
persoonlijke ontmoeting met de Heer
en je zou kunnen zeggen dat deze 
ontmoeting zich afspeelt langs drie
hoofdlijnen: ten eerste rust, die het
mogelijk maakt om afstand te nemen
van de dagelijkse taken en een meer
intieme en ontspannen tijd met God
door te brengen; ten tweede studie en
de integratie van een diepgaande en
kwalitatief gedegen vorming, dat tot
stimulans en voorbereiding is om de
roeping te beleven waarbij we in
onze eigen omstandigheden de
wereld heiligen en mensen naar God
begeleiden; en ten slotte het
familieleven, dat wil zeggen het
samenzijn met anderen in
wederzijdse dienstbaarheid en
aandacht en het delen van interesses
en zorgen.

Een startpunt voor rust: zijn wie ik
ben



Omdat deze rust geen onderbreking
is van het dagelijkse leven, is het
logisch dat hij past bij iemands
identiteit en zending: een rust, van
lichaam en ziel, met en voor God en
met en voor anderen. Tegelijkertijd
biedt dat samenzijn elk jaar een
unieke gelegenheid om op een
diepgaande en tegelijkertijd
ontspannen manier vorming te
ontvangen, zodat gerealiseerd wordt
wat de heilige Jozefmaria zei: “Rust is
niet niets doen: het is onszelf
ontspannen door activiteiten die
minder inspanning vergen”.[5]

Waar het allereerst om gaat, is
uitrusten bij de Heer. Door deze
vorm van ontspanning kunnen we
Jezus in ons gebed ontmoeten op een
manier die in een andere periode
misschien ingewikkelder is: rustig,
zonder haast, met een opgeruimder
hoofd en hart. Dan kunnen we ook
de details beter verzorgen die ons
geloof en onze fijngevoeligheid in de



omgang met God uitdrukken –
bijvoorbeeld, Hem fysiek of in onze
verbeelding bij het tabernakel
gezelschap houden –, de strijdpunten
die we in de loop van het jaar
hebben gehad nog eens bekijken,
teksten die ons inspireren rustig
herlezen of ideeën die we willen
verdiepen heroverwegen, enz.

Op deze manier zal zo’n jaarlijkse
cursus niet zo maar een ontsnapping
aan de werkelijkheid zijn, noch een
soort verdoving die ons tijdelijk onze
dagelijkse bezigheden doet vergeten.
De periode die we aan deze rust
besteden “is een tijd voor bezinning,
een tijd voor lofprijzing, en niet voor
ontsnapping. Het is hét moment om
de werkelijkheid te bekijken en te
zeggen: wat is het leven toch mooi”.
[6] Vanuit deze door vrede omgeven
dagen is het makkelijker om terug te
kijken en dankbaar te zijn voor onze
recente ervaringen, ook voor wat we
misschien moeilijk vonden om te



verwerken of niet hebben begrepen.
“Je moet je echt verzoenen met je
eigen geschiedenis, met de feiten die
je niet accepteert, met de moeilijke
kanten van je eigen bestaan. (...) De
ware vrede bestaat namelijk niet uit
het veranderen van je eigen
geschiedenis, maar uit het
accepteren ervan, het waarderen
ervan, precies zoals het gegaan is.”[7]

Aan de andere kant betekent “ons
ontspannen met activiteiten die
minder inspanning vergen” niet dat
we de tijd moeten uitpersen door te
proberen alles gedaan te krijgen. De
heilige Thomas beschouwt de luiheid
en agitatie - de onrust - dan ook als
voortkomend uit dezelfde wortel:
beide nemen onze vrede weg,
weerhouden ons ervan om in het nu
te leven en met vreugde het gebod te
vervullen om de feestdagen te
heiligen. We zijn in staat om, zelfs
tijdens een vakantieperiode, het
hectische tempo van een normale



dag te imiteren, waardoor we van
gejaagd werken in gejaagd vakantie
vieren belanden. Dit kan samengaan
met het idee dat hoe meer intense
ervaringen we opdoen, hoe beter
onze rust zal zijn. Natuurlijk hebben
we tijdens de vakantie de
gelegenheid om nieuwe ervaringen
op te doen – onbekende plaatsen te
bezoeken, verschillende sporten te
beoefenen, misschien zelfs exotisch
eten te proberen –, maar het is ook
een tijd waarin we kunnen leren
genieten van het kleine en het
gewone: ons openstellen om de
mensen om ons heen te leren
kennen, wat we hebben waarderen
en er dankbaar voor zijn, ons laten
verrassen, met onze talenten en
interesses aan het familieleven
bijdragen, tijd besteden aan lezen en
nadenken.

Het ontwikkelen van een dergelijke
instelling zal ons helpen om, nadat
we zijn teruggekeerd naar de drukte



van alledag, de kleine doses rust te
ontdekken die zich dagelijks ook
voordoen. En deze rust, die we beetje
bij beetje vergaren, is effectiever dan
een stortbui na een lange periode
van droogte.

Investeren in wat de moeite waard
is

Vakanties zijn ook waardevolle
gelegenheid om te investeren in
middelen die ons helpen beter te
leven en onze roeping met meer
creativiteit en enthousiasme handen
en voeten te geven, in
overeenstemming met de noden van
de huidige wereld, trouw aan het
evangelie, aan de leer van de Kerk en
dus ook aan de geest van het Werk.
Misschien hebben we in ons werk, in
ons bedrijf of bij vakorganisaties
mogelijkheden om bij te leren door
bijvoorbeeld cursussen te volgen of
seminars. Ook het Werk biedt ons
gedurende ons hele leven specifieke



momenten aan om ons te wijden aan
persoonlijke (en collectieve) groei in
verschillende aspecten die we ons
eigen willen maken. Hoewel het niet
altijd gemakkelijk is om deze tijd te
vinden – door vermoeidheid, andere
interesses of de noodzaak om meer
‘dringende’ zaken op te lossen – kan
het effect heel groot zijn. Zoals het
lezen van een goed boek, een essay of
een roman misschien weinig
onmiddellijk effect heeft – behalve
dat het plezierig is –, biedt het ons
mogelijk wel inzichten in de natuur
van de mens, waardoor we onszelf
beter leren kennen en anderen in de
toekomst kunnen helpen. Op
vergelijkbare wijze blazen ook dit
soort studiedagen op langere termijn
nieuw leven in de zending die God
aan ieder van ons heeft
toevertrouwd.

Om deze vorming te integreren, is
het nodig om – met initiatief en
persoonlijke verantwoordelijkheid –



rustig enige tijd te besteden aan
lezen, reflectie, dialoog en studie. Het
gaat niet om het afhandelen van veel
thema’s, maar om goed op de inhoud
te focussen. De geestelijke
begeleiding zou hier goed van pas
kunnen komen door deze van
tevoren te raadplegen om suggesties,
bijvoorbeeld om een plan op te
stellen om de thema’s uit te diepen
die in hart en hoofd leven. Omdat we
tijdens deze dagen in de gelegenheid
zijn om in alle rust met een andere
persoon te praten, kunnen zich
vervolgens horizonten openen die
ons duidelijker doen inzien wat we
aan het ontdekken zijn.

In een cultuur die ons soms pusht tot
activisme, tot voortdurend denken in
termen van efficiëntie en resultaten,
kunnen bepaalde activiteiten
behorende bij een dergelijke
jaarlijkse cursus nutteloos lijken of
als tijdverspilling aanvoelen: een
wandeling maken, filosofie of



theologie studeren, een goede roman
of een stripboek lezen, documenten
van het leergezag doornemen, naar
muziek luisteren zonder
tegelijkertijd iets anders te doen, een
ochtend doorbrengen met iemand
die vertelt over een gebeurtenis in
zijn leven of over iets wat hij heeft
geleerd, een gesprek voeren met
iemand wiens levensachtergrond
heel anders is dan de onze. Afgezien
van de vraag of dit alles onze
productiviteit zal verbeteren of een 
onvergetelijke ervaring zal opleveren,
is het belangrijkste van zo’n periode
dat het helpt om de kern van wat
echt telt in ons leven op te frissen en
nieuwe glans te geven: onze relatie
met God en met onze naasten.

Het echte feest

Als kinderen van God zijn we nooit
alleen. We weten dat we altijd
worden behoed en vergezeld door
een Vader die van ons houdt en voor



ons zorgt. Bovendien maakt elk lid
van het Opus Dei deel uit van een
bovennatuurlijke familie waarin hij
of zij zich gesteund weet door de
anderen, terwijl hij of zij
tegelijkertijd de
verantwoordelijkheid voelt om te
helpen en er te zijn voor de familie:
in de eerste plaats middels de
gemeenschap der heiligen, door het
gebed en de inspanning om heilig te
worden; tevens ook door de inzet om
goed te werken en solidair te zijn met
degenen die het dichtst bij ons staan.

Tijd voor ontspanning biedt ook
gelegenheid om te zorgen voor de
mensen om ons heen: ontspanning is
geen wedstrijd tegen anderen (mijn
plan of het jouwe, mijn tijd of die van
de ander), maar een aspect van het
gemeenschappelijk leven waarin we
ons, met een houding van
dienstbaarheid en ware vriendschap,
kunnen openstellen voor de
anderen.. “De interne structuur van



een waarachtig feest wordt op de
meest beknopte en duidelijke manier
beschreven door Johannes
Chrysostomus: Ubi caritas gaudet, ibi
est festivitas, waar de liefde zich
verheugt, daar is er feest”.[8]

In het gewone leven zijn er veel
gelegenheden om iets te vieren. In
onze vrije tijd maken we hier
werkelijk ruimte voor en worden we
er bij uitstek aan herinnerd hoe
gelukkig we zijn dat we worden
omringd door familie. Het is een
ontmoeting met God en met anderen
dat ons hart met vreugde vervult,
één waar we naar terug kunnen
keren wanneer het leven veel van
ons vergt en we onder druk staan
vanwege werk of de to-do lijst,
wanneer we moeite hebben om onze
naasten op de eerste plaats te zetten.

Al mijn tijd is vrij

Misschien herinneren we ons nog
met plezier de gezinsvakanties uit



onze kindertijd. Het vertoeven in
natuurrijke gebieden, op het
platteland, of onze grootouders
bezoeken. Een andere omgeving
opzoeken door naar zee te gaan of
een paar dagen in de bergen door te
brengen. Weer samen zijn met
neefjes en nichtjes of met dezelfde
vriendengroep als elke zomer.
Misschien hebben we een keer een
uitzonderlijke reis gemaakt naar een
andere stad of zelfs naar een ander
land, en hebben we foto's en
anekdotes van bijzondere
belevenissen.

Elk jaar weer ontmoeten we
misschien dezelfde mensen: het is
een moment van weerzien, van
bijpraten en ervaringen uit wisselen.
Andere keren kunnen we de kans
krijgen om een reis naar het
buitenland te maken, een ander deel
van het land te leren kennen, nieuwe
culturen te ontdekken en in contact
te komen met mensen die dezelfde



roeping beleven in een andere
context. Zo verzamelen we beetje bij
beetje herinneringen die ons
verrijken.

Over de heilige Johannes Paulus II
wordt gezegd dat iemand hem eens
een vraag stelde over zijn vrije tijd,
waarop de paus eenvoudig
antwoordde: “Al mijn tijd is vrij”. In
Opus Dei is en wordt ieder mens, in
de vrijheid van de kinderen van God,
de hoofdpersoon van zijn eigen
leven. Men leert activiteit en rust te
combineren, zoekt vorming en
integreert die, en verdiept de band
met de anderen.

[1]Christus komt langs, nr. 183.

[2] Josef Pieper, Leisure, The Basis of
Culture, , hfst III.

[3] Cartas II, Carta nr. 6, nr. 15a.

[4]De Voor, nr. 470.



[5]De Weg, nr. 357.

[6] Paus Franciscus, audiëntie,
5-9-2018.

[7]Ibid.

[8] Josef Pieper, In tune with the
world: A theory of festivity, hfst III.

Teresa Gómez

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/de-rust-van-de-kinderen-van-

god/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-rust-van-de-kinderen-van-god/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-rust-van-de-kinderen-van-god/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-rust-van-de-kinderen-van-god/

	De rust van de kinderen van God

