
opusdei.org

De persoon in zijn
geheel bereiken: de
rol van het hart (I)

Vorming is niet zomaar kennis:
zij raakt het gehele wezen van
de persoon, om hem naar
Christus te vormen.

31-10-2019

Sommigen zijn geneigd vorming
als kennis te zien. De persoon in
zijn geheel bereiken, vereist echter
een veel diepere zienswijze: dat we
de vorming zien als een manier
van zijn. Het doel is dan veel



verhevener, namelijk: zich
verdiepen in het mysterie van
Christus en toelaten dat de genade
ons transformeert om aan Hem
gelijkvormig te worden.

Jezus Christus is beslist de liefde van
ons leven, niet alleen de grootste
onder alle andere, maar de liefde die
zin geeft aan alle andere liefdes en
interesses, aan alle verwachtingen,
ambities, taken en initiatieven die
onze dagen en ons hart vullen.
Daarom is het essentieel dat “de
persoon van Jezus Christus de
centrale plaats”[1] behoudt in ons
geestelijk leven. Hij is de weg om in
gemeenschap te treden met de Vader
in de H. Geest. In Hem wordt het
mysterie onthult van wie de mens
is[2] en waartoe hij geroepen is. Met
Christus op weg zijn betekent groeien
in zelfkennis en verdiepen in het
mysterie dat we zijn. Jezus een plaats
geven in het centrum van ons leven
brengt daarom onder meer met zich



mee, “dat we vanuit een nieuw licht
de antropologische en christelijke
waarden van de verschillende
ascetische middelen herontdekken
en de persoon in zijn geheel
bereiken: verstand, wil, hart, relatie
met de andere”.[3]

De te bereiken persoon dat zijn wij
zelf, dat zijn allen die we ontmoeten
in ons apostolaat en in onze
vriendschap. De door ons ontvangen
of gegeven vorming moet het
verstand, de wil en het hart raken,
zonder dat één van die elementen
genegeerd of ook maar ondergeschikt
wordt gemaakt aan de andere. In dit
artikel focussen we op de vorming
van het gevoelsleven, zonder te
vergeten dat het enorm belangrijk is
dat deze vorming op een goede
intellectuele vorming steunt. Het
overwegen van het belang van de
integrale vorming zal ons toelaten de
grote waarheid te herontdekken, die
vervat zit in de gewoonte van de H.



Jozefmaria om ‘trouw’ en ‘geluk’
gelijk te stellen[4].

Zich vormen om in harmonie met
Christus te zijn

Sommigen zijn geneigd vorming als 
kennis te zien. Goed gevormd is dan
wie zijn leven lang goede leerstellige,
ascetische, professionele, enz.
leerstof heeft ontvangen. Toch is een
dergelijke opvatting ontoereikend: de
persoon in zijn geheel bereiken
vereist dat we de vorming zien als
een manier van zijn. Een goede
beroepsmens bezit de kennis en de
techniek die door zijn beroep vereist
zijn, maar hij heeft iets meer: hij
heeft gewoontes ontwikkeld,
manieren van zijn, die hem helpen
om zijn kennis en techniek goed toe
te passen: gewoontes van aandacht
voor de anderen, van concentratie in
het werk, van stiptheid, van
bekwaamheid om successen en



tegenslagen te verwerken, van
volharding, enz.

Zo ook, een goed christen zijn
betekent niet enkel maar de theorie
over sacramenten, gebed of
algemene en professionele morele
normen kennen (ieder volgens zijn
positie in Kerk en maatschappij). Het
doel is veel verhevener: het is zich
verdiepen in het mysterie van
Christus om er de omvang en de
diepte van te kennen (vgl. Ef 3,18) en
toelaten dat zijn Leven ingang vindt
in het onze, in de mate zelfs dat we
met Sint-Paulus kunnen herhalen:
“Ikzelf leef niet meer, Christus is het
die leeft in mij.” (Gal 2,20) Dat wil
zeggen, alter Christus, ipse Christus
zijn[5], toelaten dat de genade ons
stilaan transformeert om aan Hem
gelijkvormig te worden. Deze
houding is niet louter passief, zich
beperkend tot het niet dwarsbomen
van de werking van de genade, want
de Heilige Geest herschept ons niet in



Christus, zonder onze vrije en
moedwillige medewerking. Maar ook
dit volstaat niet: ons aan Jezus
overgeven, Hem ons leven schenken
betekent niet alleen onze keuzes en
onze handelingen geven; het
betekent ook Hem de gave van ons
hart doen, van onze gevoelens, ja,
van onze spontaniteit. Hiervoor is
een goede intellectuele en leerstellige
vorming onmisbaar, die ons verstand
vormt en een invloed heeft op onze
keuzes. Maar deze leer moet ook tot
in ons hart doordringen. En dit
vereist strijd… en tijd. Anders
gezegd: we moeten deugden
verwerven, en daarin bestaat precies
het doel van de vorming.

Sommigen vrezen dat het
benadrukken van de deugden
uitmondt in voluntarisme. Niets is
minder waar. Aan de oorsprong van
deze verwarring ligt misschien een
verkeerde opvatting over de deugd,
die haar simpelweg beschouwt als



een extra kracht van de wil, die de
persoon in staat stelt om aan de
morele norm te voldoen, zelfs als
deze zich verzet tegen de eigen
neigingen. Dit is een vrij verspreide
opvatting, die inderdaad van
voluntaristische origine is. Dan
bestaat de deugd inderdaad in het
vermogen om tegen zijn neigingen in
te gaan, wanneer de morele norm
dat vereist. Zeker, deze gedachte
bevat een grond van waarheid, maar
een dergelijke opvatting, die van de
deugden koude kwaliteiten maakt, is
onvolledig. In de praktijk leidt dat tot
het negeren van onze neigingen,
interesses en gevoelens, en
uiteindelijk, zonder het te willen, tot
het koesteren van het ideaal van de 
onverschilligheid, alsof het innerlijk
leven en de zelfgave erin zou bestaan
dat we ons door niets meer
aangetrokken voelen, dat onze
toekomstige keuzes kan
belemmeren.



Deze opvatting over de vorming
verhindert “de persoon als geheel te
bereiken”: verstand, wil en hart
ontwikkelen zich dan niet langer
samen, hand in hand, elkaar
onderling ondersteunend, maar het
ene vermogen onderdrukt dan het
andere. Echter, de ontwikkeling van
het innerlijk leven vereist nu net
deze integratie, en leidt uiteraard
niet tot de verschrompeling van de
persoonlijkheid of tot het verliezen
van interesses en gevoelens. Het
beoogde doel is niet dat de zaken ons
niet meer raken, dat wat belangrijk is
er voor ons niet meer toe doet, dat 
wat pijnlijk is ons geen pijn meer doet,
dat de zorgen ons niet meer
bezighouden of dat wat aantrekkelijk
is ons niet meer aantrekt.
Integendeel, het leidt tot een
expansie van ons hart, dat zich vult
met een grote liefde. Vanuit deze
liefde bekeken kunnen de gevoelens
in een ruimere context gesitueerd
worden, wat helpt om zich tegen de



‘problematische’ gevoelens te
verzetten en om de positieve en
transcendente zin van de aangename
gevoelens te vatten.

Het Evangelie toont ons de oprechte
bekommernis van Jezus om de rust
van de zijnen. “Komt nu eens zelf
mee naar een eenzame plaats om
alleen te zijn en rust daar wat
uit.” (Mc 6,31). Het toont ook de
reactie van zijn hart voor het lijden
van zijn vrienden, zoals Martha en
Maria (vgl. Joh 11,1-44). We kunnen
ons niet inbeelden dat Jezus Christus
dan een rol speelde, alsof wat rond
Hem gebeurde, omwille van zijn
eenheid met de Vader, Hem in de
grond onverschillig liet. De H.
Jozefmaria sprak over ‘de wereld
liefhebben’ en hem ‘hartstochtelijk
liefhebben’.[6] En hij nodigde ons uit
om met ons hart bij God te zijn en,
door Hem, bij de anderen, in het
werk dat ons bezighoudt en in het
apostolisch werk, want de Heer wil



niet dat wij dor en stug zijn als dode
stof.[7] De beschikbaarheid,
bijvoorbeeld, is niet de houding van
wie onverschillig staat tegenover
deze of gene zaak, omdat hij alle
interesse verloren heeft, misschien
om niet af te zien als iets wordt
gevraagd dat hem tegenstaat. Neen,
het gaat om de grootmoedige
houding van wie, op een gegeven
ogenblik, kan verzaken aan wat goed
en aantrekkelijk is, om zich te
richten op wat God van hem
verwacht, want zijn diepste
verlangen is voor God te leven.
Kortom, het gaat om iemand met een
groot hart, met edele ambities en
interesses, die hij zo nodig aan de
kant kan zetten, niet omdat hij deze
negeert of doet alsof hij er ongevoelig
voor is, maar omdat zijn interesse
om God te beminnen en te dienen
veel groter is. Deze interesse is niet
alleen veel groter, maar ook steeds
meer wat zin geeft aan alle zijn
andere interesses en ze samenvat.



Genoegen vinden in de beoefening
van de deugden

De vorming van de deugden vereist
strijden tegen onze neigingen en ze
overwinnen, als deze ingaan tegen
de goede daden. Dit is maar een deel
van de waarheid: de
reductionistische of voluntaristische
visie op de deugd, waar we het
hierboven over hadden. Welnu, de
deugd bestaat er niet in ons tegen de
neigingen te verzetten, maar veeleer
in het vormen ervan. Het doel is dus
niet: in staat zijn onze gevoelens opzij
te zetten om ons te laten leiden door
een externe regel; maar wel: het
gevoelsleven zodanig vormen dat we
voldoening vinden in het goede dat we
gedaan hebben. De deugd betekent
precies vreugde vinden in het goede
of, anders gezegd, de vorming van de
goede smaak: “[Gelukkig de man] die
vreugde vindt in de wet van de Heer,
zijn wet overpeinst dag en
nacht.” (Ps 1,2) Uiteindelijk bestaat



de deugd in de vorming van het
gevoelsleven en niet in de gewoonte
er zich systematisch tegen te
verzetten.

Zolang de deugd niet gevormd is,
kunnen de gevoelens weerstand
oproepen tegen de goede daad en
moeten we deze weerstand
overwinnen. Maar het doel is niet
zozeer om de gevoelens te
overwinnen, maar veeleer om de
smaak voor de goede houding te
ontwikkelen. Wanneer we de deugd
bezitten, kan de goede daad ons nog
moeite blijven kosten, toch doen we
deze met vreugde. Bekijken we een
voorbeeld. ’s Ochtends stipt opstaan, 
de heldhaftige minuut,[8] zal ons
allicht altijd moeite kosten:
misschien zal nooit een dag
aanbreken waarop we geen zin
zullen hebben nog een poosje in bed
te blijven liggen als de wekker
afloopt. Als we ons echter gewoonlijk
inspannen om de luiheid uit liefde



tot God te overwinnen, zal het
moment komen waarop we dit met
vreugde zullen doen, terwijl
toegeven aan de gemakzucht ons zal
mishagen en een bittere nasmaak
nalaten. Evenzo, iets wegnemen in
een winkel, zonder te betalen, is voor
een eerlijke persoon niet alleen 
verboden maar ook een lelijke,
onaangename daad, in strijd met zijn
gesteldheid en zijn hart. Deze
vorming van de gevoelens, die
vreugde geeft in het goede en afkeer
van het kwade, is geen zijdelings
gevolg van de deugd, maar is er een
wezenlijk deel van. Om die reden
stelt de deugd ons in staat om van
het goede te genieten.

Dit is geen louter theoretisch idee.
Integendeel, wanneer we aan het
strijden zijn, is het praktisch heel
relevant te weten, dat we niet bezig
zijn ons aan een lastig leven te
wennen, maar van het goede te leren
genieten, zelfs als we daarvoor



tijdelijk tegen de haren in moeten
gaan.

De vorming van de deugden zorgt
ervoor dat onze vermogens en
gevoelens zich leren concentreren op
wat werkelijk onze diepste
verzuchtingen kan voldoen, en dat ze
alles wat slechts middel is, naar een
secundaire plaats leren bannen,
ondergeschikt aan het belangrijkste.
Zich vormen in de deugden betekent
in laatste instantie leren gelukkig te
zijn, te genieten van wat groots is, en
uiteindelijk, zich voor te bereiden om
naar de Hemel te gaan.

Als zich vormen betekent groeien in
de deugden en als de deugden
bestaan in een ordening van de
gevoelens, vloeit hieruit voort dat
elke vorming er één is van het
gevoelsleven. Iemand die dit leest,
kan misschien opwerpen dat zijn
pogingen om deugden te verwerven
meer te maken hadden met doen dan



met voelen. En hij zal er misschien
nog aan toevoegen dat we niet
zonder reden de deugden operatieve
gewoonten noemen. Dat klopt. Maar
als de deugden ons helpen het goede
te doen dan is dat omdat ze ons
helpen juist te voelen. Het menselijk
wezen beweegt steeds met het oog op
het goede. Het ultiem moreel
probleem is: hoe komt het dat iets
wat niet goed is, ons hier en nu toch
goed lijkt. Dat is zo omdat de
wanorde van onze neigingen ons
ertoe leidt de waarde te overschatten
van het goede, waar slechts één van
hen op gericht is. Dit goed lijkt ons
dan te verkiezen boven een ander
goed, dat nochtans een grotere
objectieve waarde bezit, omdat het
beter overeenkomt met het globale
goed van de persoon. Zo kunnen we
bijvoorbeeld in een concrete situatie
voor de keuze staan om al dan niet
de waarheid te zeggen. Dankzij de
natuurlijke neiging tot de waarheid
wordt deze ons als iets goeds



voorgehouden. Maar we hebben ook
een natuurlijk verlangen naar
waardering, dat ons de leugen als
wenselijk kan doen overkomen, als
het erop lijkt dat de waarheid ons in
een slecht daglicht zal stellen. Deze
twee neigingen liggen met elkaar in
de clinch. Welke zal de bovenhand
halen? Het zal afhangen van het
belang dat we hechten aan elk van
die twee goederen. En op het
ogenblik dat we oordelen, speelt het
gevoelsleven een beslissende rol. Als
dit goed gevormd is zal het de rede
helpen te begrijpen dat de waarde
van de waarheid zeer groot is en dat
waardering door anderen niet te
verkiezen is, als dit het verzaken van
de waarheid met zich meebrengt.
Liefde voor de waarheid, boven al
het andere dat ons ook aantrekt, is
juist wat we oprechtheid noemen.
Maar als het verlangen om goed over
te komen sterker is dan de
aantrekking van de waarheid, dan
zal het verstand zich makkelijk



wijsmaken dat het wenselijker is om
te liegen, terwijl het heel goed weet
dat dit niet goed is. Zelfs als we
pertinent weten dat we niet mogen
liegen, menen we dan dat het hier en
nu past dit te doen.

Het goed afgestemde of geordende
gevoelsleven helpt het goede te doen,
omdat het ons helpt het eerder te
zien. Vandaar het grote belang om
het goed te vormen. Hoe? In een
volgende artikel zullen we daar
enkele ideeën over uiteenzetten. Nu
zullen we ons beperken tot het
signaleren van wat we moeten
weten, alvorens dat onderwerp aan
te snijden.

De wil en de gevoelens

We hebben zonet gezegd dat een
geordend gevoelsleven helpt om
goed te handelen. We kunnen het
ook andersom zeggen: goed
handelen helpt ons om de gevoelens
goed af te stemmen.



We weten uit ervaring dat we er niet
in slagen onze gevoelens rechtstreeks
te controleren. Dit verliezen we best
niet uit het oog, als we niet te snel
gefrustreerd of ontmoedigd willen
geraken. Als we overmand zijn door
ontmoediging, kunnen we dit
probleem niet oplossen door
doodleuk te beslissen blij te zijn.
Hetzelfde geldt als we ons op een
bepaald moment graag moediger of
minder bedeesd zouden willen
voelen, of wanneer we geen
schaamte of vrees zouden willen
hebben, of geen voelbare
aantrekking zouden willen voelen,
van iets wat we als ongeordend
aanzien. Of we zouden graag op een
meer natuurlijke manier willen
omgaan met iemand die ons om
onbenullige redenen niet sympathiek
overkomt. Maar we slagen er niet in;
we zien in dat de moeilijkheid niet
verdwijnt door ons voor te nemen
met meer eenvoud met hem om te
gaan. Kortom, een beslissing van de



wil volstaat niet opdat onze
gevoelens zich zouden afstemmen op
onze verlangens.

Toch betekent het feit dat de wil niet
rechtstreeks de gevoelens
controleert, niet dat hij geen enkele
invloed op hen zou hebben.

In de ethiek wordt de controle die de
wil op de gevoelens kan uitoefenen
gekwalificeerd als politiek, omdat hij
gelijkt op de controle van een vorst
op de beslissingen van zijn
onderdanen. Vermits de onderdanen
vrij zijn kan hij hun beslissingen niet
rechtstreeks controleren. Maar hij
kan bepaalde maatregelen nemen,
bijvoorbeeld een
belastingvermindering, in de hoop 
via de vrije wil van de burgers
bepaalde resultaten te verkrijgen,
zoals een groei van de consumptie of
van investeringen. Ook wij kunnen
bepaalde handelingen stellen in de
hoop dat ze welbepaalde gevoelens



uitlokken. Zo kunnen we, als we hulp
zoeken voor een apostolische project,
stilstaan bij al het goede dat het zal
teweegbrengen, om ons vrijmoediger
te voelen bij het vragen van een gift
om het op te starten. We kunnen ons
goddelijk kindschap overwegen in de
hoop dat een professionele
tegenkanting onze gemoedstoestand
minder negatief beïnvloedt. We
weten ook dat de inname van een
bepaalde dosis alcohol een
voorbijgaande toestand van euforie
kan veroorzaken. En als we vrijwillig
piekeren over een ons aangedaan
onrecht, zullen we woedereacties
uitlokken. Ziedaar enkele
voorbeelden van de invloed die de
wil, steeds onrechtstreeks, op korte
termijn kan uitoefenen op de
gevoelens.

Veel belangrijker echter is de invloed
die de wil op lange termijn op het
gevoelsleven uitoefent, want deze
invloed is het die toelaat het



gevoelsleven vorm te geven, het te
vormen. Hierover nadenken doet ons
begrijpen dat de persoon één is en
dat de vorming slechts zijn doel
bereikt als ze verstand, wil en hart
bereikt. Hierbij zullen we in het
volgende artikel stilstaan.

Julio Diéguez

[1] Mgr. Ocáriz, Pastorale Brief, 14
februari 2017, nr. 8.

[2] Vaticanum II, pastorale constitutie
Gaudium et spes (7 december 1965),
nr. 22.

[3] Mgr. Ocáriz, Pastorale Brief, 14
februari 2017, nr. 8.

[4] H. Jozefmaria. De Voor, nr. 84: “Je
geluk op aarde is één met je trouw
aan het geloof, aan de zuiverheid en
aan de weg die God voor je heeft



bepaald.” Vgl. bijvoorbeeld ook 
Instructie, mei 1935/14 september
1950, 60; Instructie, 8 december 1941,
61; Vrienden van God, nr. 189.

[5] Christus komt langs, nr. 96.

[6] Het volstaat de titel te vermelden
van zijn homilie De wereld
hartstochtelijk de wereld beminnen, in
Gesprekken, nrs. 113-123.

[7] H. Jozefmaria. Vrienden van God,
nr. 183.

[8] De Weg, nr. 206.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/de-persoon-in-zijn-geheel-
bereiken-de-rol-van-het-hart-i/

(7-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-persoon-in-zijn-geheel-bereiken-de-rol-van-het-hart-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-persoon-in-zijn-geheel-bereiken-de-rol-van-het-hart-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-persoon-in-zijn-geheel-bereiken-de-rol-van-het-hart-i/

	De persoon in zijn geheel bereiken: de rol van het hart (I)

