opusdei.org

De nederigheid, bron
van vreugde

De nederigheid is een
karakteristiek, een fundament
van echt christelijk leven want
het is de “woonstede van de
naastenliefde”. Deze deugd
staat centraal in het volgende
artikel.

16-4-2007

Nooit heeft iemand God gezien [1],
zegt de Heilige Schrift. Zolang wij op
deze aarde leven hebben we geen
onmiddellijke kennis van de
goddelijke essentie; tussen God en de



mens is er een oneindige afstand, en
alleen Hij heeft die door middel van
Zijn openbaring kunnen
overbruggen, door zich aan te passen
aan de menselijke natuur. God heeft
zich aan de mensen geopenbaard in
de schepping, in de geschiedenis van
Israél, in de woorden die Hij via de
profeten tot ons richtte, en tenslotte
in Zijn eigen Zoon. Deze is de laatste,
volledige en definitieve openbaring,
de verschijning van God zelf: wie Mij
ziet, ziet de Vader. [2].

Een God die mens wordt! Dat is om
versteld van te staan. Een God die, in
Christus, ziet en zich laat zien, hoort
en zich laat horen, aanraakt en zich
aan laat raken; die zich tot het niveau
van de mens verlaagt en gebruik
maakt van onze zintuigen om ons de
oproep tot de intimiteit van zijn
liefde, tot de heiligheid te doen
begrijpen. Onze verwondering over
de Menswording van het Woord zet
ons ertoe aan vol verering de



handelingen, gebaren en woorden
van Jezus te beschouwen. Wanneer
wij dat zo doen, ontdekken wij dat
alles in het leven van Christus, vanaf
Zijn geboorte tot Zijn dood aan het
kruis doordrenkt is van nederigheid,
want Hij die bestond in goddelijke
majesteit heeft zich niet willen
vastklampen aan de gelijkheid met
God: Hij heeft zich van zichzelf
ontdaan en het bestaan van een
slaaf aangenomen. Hij is aan de
mensen gelijk geworden. En als
mens verschenen, heeft Hij zich
vernederd, door gehoorzaam te
worden tot de dood, tot de dood
aan het kruis. [3] De nederigheid,
woonstede van de naastenliefde

Gods boodschap van liefde is tot ons
gekomen door de vernedering van
Zijn Zoon. De nederigheid is een
basiskenmerk, een van de
fundamenten van een echt christelijk
leven, omdat zij de woning van de
liefde is. De heilige Augustinus zegt:



«Als jullie me vragen wat het meest
wezenlijk is in de godsdienst en in de
leer van Jezus Christus, zal ik jullie
antwoorden: het eerste is de
nederigheid, het tweede: de
nederigheid, en het derde: de
nederigheid». [4] In de nederigheid
van het mensgeworden Woord wordt
ons niet alleen de diepte van de
liefde van God voor ons getoond,
maar ook de koninklijke weg die tot
de volheid van deze liefde leidt.

Het christelijk leven bestaat in de
vereenzelviging met Christus: slechts
in de mate waarin wij ons met Hem
verenigen worden wij binnengeleid
in de gemeenschap met de levende
God, de bron van alle naastenliefde,
en worden wij in staat gesteld de
andere mensen met Zijn liefde te
beminnen. [S] Nederig zijn zoals
Christus was betekent allen dienen,
door af te sterven aan de oude mens,
aan de neigingen die de erfzonde in
onze natuur in de war heeft



geschopt. Daarom begrijpt de
christen dat de vernederingen die
uit liefde worden verdragen
smakelijk zijn en zoet, een zegen
van God. [6] Wie ze zo ontvangt stelt
zich open voor heel de rijkdom van
het bovennatuurlijk leven en kan
met de heilige Paulus uitroepen: ik
beschouw alles als verlies, want
mijn Heer Christus Jezus kennen
gaat alles te boven. Om Hem heb ik
alles prijsgegeven. [7]

De oorzaken van de ontmoediging

In tegenstelling tot de diepe
innerlijke vreugde die uit de
nederigheid voortkomt, veroorzaakt
de hoogmoed alleen maar onrust en
onvoldaanheid. Zij leidt ertoe dat wij
de dingen op ons eigen ik richten en
alles wat ons gebeurt onderzoeken
vanuit een uitsluitend subjectief
perspectief: of iets aangenaam is of
niet, of iets een voordeel betekent of
inspanning vereist...; en zij



beschouwt niet of het om iets goeds
in zich gaat of voor de anderen. Dit
egocentrisme brengt iemand ertoe te
oordelen dat de anderen handelen
en denken volgens zijn eigen
denkpatronen en zelf te handelen
met de min of meer expliciete
pretentie dat de anderen zich moeten
gedragen zoals hij verlangt. Zo is te
verklaren dat iemand die
hoogmoedig is vaak ten prooi valt
aan kwaadheid wanneer hij denkt
dat men niet genoeg rekening met
hem houdyt, of dat hij bedroefd wordt
als hij zijn eigen vergissingen merkt
of ziet dat de anderen betere
eigenschappen hebben.

Wanneer iemand zich door de
hoogmoed laat leiden, steekt daar
altijd een kiem van ontmoediging in,
ook al tracht hij zijn eigen
welbehagen te zoeken. Wat
ontbreekt hem om gelukkig te zijn?
Niets, want hij heeft alles; en tegelijk
alles, want hij heeft het



fundamentele, namelijk zijn
vermogen zich aan de ander te
geven, verloren. Zijn gedrag heeft
een zijnswijze gekweekt die het hem
moeilijk maakt het ware geluk te
vinden. Zo heeft de heilige
Jozefmaria erop gewezen: als jullie
ooit een slecht moment doormaken
en jullie beseffen dat je ziel vol
onrust raakt, komt dat omdat
jullie met jullie zelf bezig zijn. (...)
Als jij, mijn kind, jezelf in het
middelpunt stelt, sla je niet alleen
een verkeerde weg in, maar zul je
bovendien het christelijk geluk in
dit leven verliezen. [8]

De hoogmoed is altijd een echo van
die eerste opstandigheid waarmee de
mens God heeft trachten te
verdringen en waarvan het gevolg
was dat de vriendschap met de
Schepper en de harmonie in de mens
zelf verloren gingen. De
hoogmoedige mens vertrouwt zo
zZeer op zijn eigen capaciteiten, dat



hij ertoe komt te vergeten dat zijn
natuur verlossing nodig heeft.
Daarom brengt niet alleen
lichamelijke ziekte, maar ook de
onvermijdelijke ervaring van de
eigen grenzen, fouten en ellende,
hem in verwarring en kan hij zelfs
tot wanhoop gebracht worden. Hij
leeft zo zeer gehecht aan zijn eigen
zin en meningen, dat het hem niet
lukt een andere opvatting dan de
zijne te waarderen of positief te
ervaren. Daarom kan hij zijn
innerlijke conflicten niet oplossen en
is hij herhaaldelijk onderworpen aan
onenigheden met de anderen. Deze
moeilijkheid om zich aan de wil van
anderen te onderwerpen brengt hem
ertoe ook niet de wil van God te
aanvaarden. Hij zal zich er
gemakkelijk van overtuigen dat het
onmogelijk is dat God hem datgene
vraagt wat hij niet wil. Het kan
gebeuren dat zelfs het besef een van
God afhankelijk schepsel te zijn voor



hem een punt van verbittering
wordt.

De aantrekkingskracht van de
nederigheid

Voor een nederig mens daarentegen
is de eer van God oorzaak van
vreugde, en meer nog, de enige
reden voor echt geluk. Het is waar
dat hij, wanneer hij zich tegenover
God plaatst, zijn eindigheid en
kleinheid gewaar wordt; maar zijn
toestand van schepsel is, verre van
een gelegenheid tot droefheid of
wanhoop, de bron van een intieme
vreugde. De nederigheid is een licht
dat de mens de grootsheid van zijn
eigen identiteit doet ontdekken, als
een persoonlijk wezen dat in staat is
met zijn Schepper te spreken en zijn
afhankelijkheid van Hem in
complete vrijheid te aanvaarden.

De ziel van de nederige ervaart de
grootste innerlijke volheid wanneer
hij bemerkt dat het absolute Zijn een



persoonlijke God van een oneindige
grootsheid is, die ons heeft
geschapen, ons in het bestaan houdt
en die zich in Jezus Christus met een
menselijk gelaat openbaart. De
kennis van de edelmoedigheid van
God, van Zijn barmhartigheid jegens
Zijn schepselen, brengt de nederige
ertoe te genieten van de
beschouwing van de schoonheid van
de schepselen, waarin hij een
weerspiegeling van de liefde van God
ontdekt. Deze kennis zet hem er ook
toe aan de anderen te willen laten
delen in deze voortdurende
ontdekking.

Ook zijn de reacties van de
hoogmoedige en van de nederige
mens tegenover de roeping van God
heel verschillend. De hoogmoedige
verbergt zich met de bewering dat hij
weinig verdiensten heeft achter een
houding van valse bescheidenheid,
omdat hij geen afstand wil doen van
de wereld die hij voor zichzelf heeft



geconstrueerd. [emand die nederig is
daarentegen blijft niet denken dat hijj
te gering is om de heiligheid te
bereiken. Het is voldoende dat hij
Gods uitnodiging om in gemeenschap
met Hem te treden bemerkt om die
met vreugde aan te nemen, hoe zeer
hij er ook door in verwarring kan
raken.

Degenen die strijden om werkelijk
nederig te worden -zoals de
heiligen—- verwerven een
persoonlijkheid die aantrekkelijk is
voor anderen. Zij kunnen met hun
gewone gedrag een sfeer van vrede
en vreugde om zich heen scheppen,
omdat zij de waarde van de anderen
erkennen. Zij waarderen ze echt en
daarom weten zij in hun gesprekken,
in het gezinsleven of in de omgang
met collega’s en vrienden begrip te
tonen en te verontschuldigen. Zij
handelen vanuit de drang om allen te
helpen en met hen samen te leven:
zij zijn in staat te erkennen wat ze



aan degenen om hen heen te danken
hebben, zonder te denken dat ze
rechten hebben of die opeisen.
Kortom, aan hun zijde is de liefde
van God te bespeuren die hun leven
bezielt: ze zijn te vertrouwen want
men voelt zich niet geoordeeld, maar
bemind.

Opnieuw leren nederig te worden

Vaak ligt de oorzaak van uitputting of
pessimisme, waardoor wij soms
overvallen worden, niet in de
menselijke kleinheid of de
inspanning die een bepaalde taak
ons kost, maar in het feit dat we de
dingen zien vanuit een perspectief
dat te veel op ons ik gericht is.
Waarom worden wij mensen
bedroefd?, vroeg heilige Jozefmaria
zich af. En hij antwoordde: Omdat
het leven hier op aarde niet
verloopt zoals wij het zelf hoopten,
omdat er obstakels opgeworpen
worden die het ons verhinderen of



bemoecilijken onze persoonlijke
wensen in vervulling te laten gaan.

[9]

We kunnen een gevoel van droefheid
ervaren tegenover de eigen
moeilijkheden of die van anderen;
eveneens tegenover sommige
gebreken die we nu duidelijker dan
vroeger opmerken of waarvan we
dachten ze overwonnen te hebben,
en tegenover het feit dat het
onmogelijk is bepaalde professionele
of apostolische doeleinden te
bereiken waar we gedurende lange
tijd vol enthousiasme en inspanning
naar gestreefd hebben. We kunnen
ons ook opstandig voelen zodat we
sommige gebeurtenissen of
omstandigheden die ons niet
bevallen en ons doen lijden niet
willen aanvaarden. Altijd, maar in
het bijzonder op zulke momenten, is
het nodig, zoals don Alvaro in een
van zijn brieven heeft aangeraden,
het voornemen te hernieuwen om



opnieuw te beginnen nederig te leren
zijn. [10] Daarvoor moeten we de
Heer om nederigheid, Zijn
nederigheid, vragen en onze
toevlucht nemen tot Maria opdat Zij
het ons leert en kracht geeft. Dit is de
betekenis van de woorden van de
Heer: Komt allen tot Mij, die
uitgeput zijt en onder lasten
gebukt, en Ik zal u rust en
verlichting schenken. Neemt Mijn
juk op uw schouders en leert van
Mij: Ik ben zachtmoedig en nederig
van hart; en gij zult rust vinden
voor uw zielen. Want Mijn juk is
zacht en Mijn last is licht. [11]
Daarom leert een ziel die verliefd is
op de Heer in het gebed nederig te
zijn: “Gebed” is de nederigheid van
de mens die zijn diepe ellende en de
grootheid van God erkent. Tot Hem
richt hij zich en aanbidt Hem z0, dat
hij alles van Hem verwacht en niets
van zichzelf. [12] We krijgen slechts
de vrede terug wanneer we trachten
deze zorgen opzij te zetten en naar



Christus terugkeren, in plaats van in
ons binnenste bezig te blijven met
wat ons overkomt.

Kalmte, mijn ziel. [13]Deze
woorden, waarvan de heilige
Jozefmaria zo veel hield, vatten een
heel levensprogramma samen
waardoor de ziel iedere moeilijkheid
actief en voorzichtig aanpakt,
rekenend op de goddelijke genade.
Wanneer we zo leven, worden de
woorden van de heilige Jozefmaria
realiteit: al die tegenslagen die ons
zo vaak hebben laten lijden,
hebben niet kunnen maken dat we
ooit de vreugde of de vrede
verloren, want we hebben kunnen
ervaren hoe de Heer zoetheid -
smakelijke honing- uit de droge
rotsen van de moeilijkheid haalt:
de petra, melle saturavit eos (Ps.
80, 17). [14]

Onze Moeder de Allerheiligste Maagd
Maria houdt ons voor ogen dat het,



om dicht bij God te leven, nodig is
nederig te zijn. Zij is het toonbeeld
van de vreugde, juist omdat Zij het
ook is van nederigheid: mijn hart
prijst hoog de Heer, van vreugde
juicht mijn geest om God mijn
redder: daar Hij welwillend
neerzag op de kleinheid zijner
dienstmaagd. [15]

Noten

[1]1 Joh. 4, 12.

[2] Joh. 14, 9.

[3] Fil. 2, 6-8.

[4] H. Augustinus, Epist. 118, 22.

[5] H. Jozefmaria, aantekeningen van
een meditatie, 25-12-1973.

[6] Vgl. Rom. 5, 5.

[7] Fil. 3, 8-9.



[8] H. Jozefmaria, aantekeningen van
een meditatie, 25-12-1972.

[9] H. Jozefmaria, Vrienden van God,
108.

[10] Mgr. Alvaro del Portillo, Brief
1-5-1990.

[11] Mt. 11, 28-30.
[12] H. Jozefmaria, De Voor, 259.

[13] Idem, aantekeningen uit een
samenzijn, 9-11-1972.

[14] Idem, Brief 29-9-1957, 4.

[15] Lc. 1, 46-48.

Documentos, Oktober 2006

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-


https://opusdei.org/nl-nl/article/de-nederigheid-bron-van-vreugde/

nl/article/de-nederigheid-bron-van-
vreugde/ (9-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/de-nederigheid-bron-van-vreugde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-nederigheid-bron-van-vreugde/

	De nederigheid, bron van vreugde

