opusdei.org

De menselijke
realiteit van de
heiligheid

Artikel van de woordvoerder
van de paus bij gelegenheid van
de heiligverklaring van de
stichter van het Opus Dei,
Jozefmaria Escriva.

31-3-2003

Het woord heiligheid heeft in onze
tijd een mysterieuze klank. Dat is
deels te wijten aan het ontbreken
van voorbeeldfiguren in onze
cultuur. Alleen in de literatuur wordt



de held als zodanig erkend, en de
heilige alleen in het ongevaarlijke
schemerdonker van de kerken. In het
leven, dat wil zeggen in onze directe
realiteit, zijn beiden niet meer dan
onwerkelijke schaduwen; oerbeelden
die eerder een mythe vormen dan
dat ze ons tot voorbeeld strekken of
onze navolging verdienen.

Waarschijnlijk heeft het begrip
‘heiligheid’, zoals we dat gewoonlijk
opvatten, in de eerste plaats vorm
gekregen door de beeldende kunsten:
de iconografie en de heiligenbeelden;
en in de tweede plaats door de
literatuur: de beschrijving van
heiligenlevens en de
geloofsverdediging. In werkelijkheid
wordt, naar mijn mening, door geen
van deze kunsten de levens van de
heiligen recht aangedaan.

De heilige, zoals die grotendeels aan
ons voorgehouden wordt door de
iconografie en de katholieke



beeldende kunst, beantwoordt vooral
— dat ligt ook wel voor de hand — aan
de criteria van het beeldend
symbolisme, dat de persoon wil
afbeelden op een voorbeeldig
moment van zijn of haar leven. De
kunst - vooral de barokke kunst -
abstraheert van het gewone, het
dagelijkse, terwijl dat nu juist het
grootste gedeelte van de tijd en de
geestelijke energie van een persoon
beslaat, en concentreert zich op het
bijkomstige en het grootse. Misschien
omdat de kunst meer mogelijkheden
biedt het uitzonderlijke tot
uitdrukking te brengen in plaats van
het gewone.

Daar komt nog bij dat de heiligheid,
als een doel voor alle christenen, in
de geschriften van de geestelijke
schrijvers geen gangbaar onderwerp
was, ten minste niet in de laatste tien
tot twaalf eeuwen. En nog minder
leeft bij die schrijvers het idee dat die
realiteiten, die wij heden ten dage



‘maatschappelijke’ realiteiten
noemen en die in de geestelijke
literatuur als ‘werelds’ worden
opgevat — anders gezegd: alles met
betrekking tot het beroep, het gezin,
de sociale betrekkingen, etc. — niet
alleen de plaats voor onze heiligheid
kunnen zijn, maar dat zij inderdaad
het middel, het instrument en de
materie voor onze heiligheid zijn.
Men was gewoon te verkondigen dat
het christelijk ideaal mogelijk was
ondanks deze menselijke
omstandigheden; maar dat deze
zelfde omstandigheden nu net de
plaats en de gelegenheid zouden zijn
voor de ontmoeting met God, dat
werd door hen in de verste verte niet
in overweging genomen.

In de 20ste eeuw is de rol van de
gewone gelovige in de Kerk
opgehelderd. Een fundamenteel
aspect van deze opheldering is de
bewustwording van zijn of haar
roeping tot de volheid van het



christelijk leven in en vanuit de
omstandigheden van het gewone
leven, binnen de context van de
dagelijkse bezigheden. Beslissende
documenten van het Tweede
Vaticaans Concilie, dat in 1965 werd
afgesloten, bevatten reeds deze
uitbreiding van de theologie over de
leek. De bijdrage van Jozefmaria
Escrivd aan deze nieuwe
bewustwording is, sinds hij in 1928
het Opus Dei stichtte, immens
geweest.

De plastische beelden van heiligheid,
zoals zij zo vaak in de loop van de
eeuwen voorgesteld werden, kunnen
de indruk geven dat alleen
uitzonderlijke omstandigheden
geschikt zijn om heiligen voort te
brengen. En toch, wanneer wijzelf
een heilige hebben leren kennen,
wanneer ons leven het leven van een
heilige heeft gekruist, dan moeten
wij dat idee van heiligheid bijstellen.



Wij moeten ons idee daarover
veranderen omdat het ons daarbij,
mogelijkerwijs, ontbreekt aan
realisme, consistentie, proportie. In
de beschouwing van die
kunstafbeeldingen hebben wij
misschien naar tekenen van het
buitengewone gezocht. En toen wij
dat daarin vonden kon het ons
voorkomen dat de heiligheid
fundamenteel wortelt in dat wat
totaal verschilt van de natuurlijke
orde. En wij zouden dan, uitgaande
van het feit dat heiligheid met God
van doen heeft, per slot van rekening
kunnen afleiden dat heiligheid dus
buiten de materiéle werkelijkheid en
buiten het menselijke staat.

Jozefmaria Escriva daarentegen, laat
ons zien dat de heilige zich niet
beweegt in een wereld van
schaduwen en schijnwerkelijkheden
maar in deze wereld van ons met
haar concrete, menselijke realiteit,
die ‘iets goddelijks’ bevat. En dat



‘iets’ bevat zij nu al. Het hoeft enkel
maar door de mens ontdekt te
worden. Deze realistische wereld is
nu net de materie die de christen
aangereikt krijgt om heilig te
worden. Dezelfde materie waarmee
ieder van ons dagelijks, in zijn eigen
bestaan, geconfronteerd wordt en die
daardoor vervuld kan worden, op elk
moment, van de transcendentie van
God.

Joaquin Navarro Valls //
L'Osservatore Romano

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/de-menselijke-realiteit-van-de-
heiligheid/ (21-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/de-menselijke-realiteit-van-de-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-menselijke-realiteit-van-de-heiligheid/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-menselijke-realiteit-van-de-heiligheid/

	De menselijke realiteit van de heiligheid

