
opusdei.org

De kracht van
zuurdesem

“Wanneer we ernaar streven
ons specifieke beroep, onze
persoonlijke gezinssituatie en
onze dagelijkse
werkzaamheden te heiligen,
heiligen we niet slechts één
afzonderlijk bestanddeel, maar
het hele sociale beslag.”

24-6-2022

De maatschappij is als een beslag
samengesteld uit menselijke
ingrediënten. Werk, gezin en andere
dagelijkse omstandigheden vormen



een netwerk van menselijke
contacten waarbij ons leven wordt
verbonden met de levens van vele
anderen. Dus, als we ernaar streven
ons specifieke beroep, onze
particuliere gezinssituatie en onze
dagelijkse taken te heiligen, heiligen
we niet simpelweg één afzonderlijk
bestanddeel, maar het hele sociale
mengsel.

Deze heiligende doeltreffendheid
maakt christenen tot een krachtig
zuurdesem om de orde in de wereld
te herstellen, zodat ze de liefde
waarmee ze is geschapen, beter
weerspiegelt. Als elke menselijke
daad gepaard gaat met goedheid, is
er minder ruimte voor egoïsme; de
belangrijkste oorzaak van wanorde
in het mensenhart, in onze relaties
met elkaar en met Gods schepping.
Zo “worden de gelovige leken door
God geroepen opdat zij door het
uitoefenen van hun functie en geleid
door de geest van het Evangelie,



mogen werken aan de heiliging van
de wereld van binnenuit, als
zuurdesem.” [1]

De transformerende kracht van de
werking van dit christelijke
zuurdesem hangt, in grote mate, af
van ieders poging een doelmatige
voorbereiding te treffen. Deze moeite
moet niet beperkt worden tot de
specifieke technische of intellectuele
kennis vereist door elke functie.
Andere onvervangbare aspecten om
een ware menselijke en christelijke
‘bekwaamheid’ te verwerven,
hebben een heel directe invloed op
de werkplek en de sociale relaties,
waar ze van ons werk echt een
zaaien van christelijke liefdadigheid
maken: hoe we luisteren, begrijpen,
met elkaar opschieten, vergeven en
om vergeving vragen, en glimlachen.

In de wereld zijn zonder werelds te
zijn



Christenen die geroepen zijn tot
heiligheid in hun werk, moeten ín de
wereld zijn, zonder werelds te zijn.
Al streven zij naar succes in hun
leven, zij beschouwen dat niet als het
allerbelangrijkste. Ze erkennen het
bestaan van het kwaad in de wereld,
maar raken niet ontmoedigd als ze
het tegenkomen. Ze zullen eerder
proberen het recht te zetten en nog
meer moeite doen om de wereld te
zuiveren van zonde. “Je kunt nooit
enthousiast genoeg zijn, noch in je
werk noch in je poging om de
tijdelijke stad te bouwen.
Tegelijkertijd echter, als leerlingen
van Christus die het vlees met zijn
passies en begeerlijkheden beteugeld
hebben, streef je ernaar het besef
van zonde en edelmoedig herstel
levend te houden, in het zicht van
het valse optimisme van hen die,
vijanden van het kruis van Christus,
alles zien in termen van vooruitgang
en menselijk streven.[2]



In de wereld zijn, in positieve zin,
leidt ertoe dat wij “een
contemplatieve geest bezitten
temidden van alle menselijke
activiteiten… die dit doel realiseren:
hoe meer we in de wereld zijn, des te
meer moeten we God
toebehoren.”[3] Deze ambitie maakt
ons niet blind voor problemen in
onze omgeving, maar spoort ons aan
tot meer durf, de vrucht van een
intenser en voortdurende
aanwezigheid van God. Omdat we in
de wereld zijn en ook in God, kunnen
we onszelf niet afsluiten van de
wereld om ons heen: “christenen
kunnen hun missie in de wereld niet
legitiem opgeven, zoals ook de ziel
zichzelf niet vrijwillig kan losmaken
van het lichaam.”[4] De heilige
Jozefmaria verheldert de taak van
christelijke burgers als hij ons zegt:
“Jullie taak als christen is het om te
leren zien hoe Christus’ liefde en
vrijheid alle aspecten van het
moderne leven doordringen: cultuur



en economie, werk en rust,
gezinsleven en sociale relaties.”[5]

Volledige blijdschap

Een belangrijke manifestatie van de
christelijke - en werkelijk menselijke
geest -, is te beseffen dat volledig
menselijk geluk níet wordt gevonden
in het bezit van aardse goederen
maar in vereniging met God. Terwijl
de wereldse mens zijn hele hart in de
goederen van deze wereld legt,
zonder te overwegen dat ze
middelen zijn om ons naar de
schepper te leiden. Het kan
gebeuren, bij het zien van zulke
mensen ver van God verwijderd die
geluk lijken te vinden in het bezit
van begerenswaardige materiële
goederen, dat de gedachte opkomt
dat eenheid met God niet de enige
bron voor volledige blijdschap is.
Laten we ons echter niet misleiden!
Hun blijdschap is oppervlakkig,
instabiel en nooit vrij van angst.



Deze mensen zouden
onvergelijkbaar veel gelukkiger zijn,
zowel in deze wereld als naderhand
in de hemel, als ze dicht bij God
waren en deze goederen in zijn
glorie zouden gebruiken. Hun geluk
zou niet langer breekbaar zijn,
blootgesteld aan alle
omstandigheden, en zij zouden hun
angst om hun bezittingen verliezen.
Evenmin zou de werkelijkheid van
lijden en dood hen verontrusten.

De zaligsprekingen in de Bergrede
leren ons dat de volheid van geluk,
van ware zaligspreking, niet
gevonden wordt in de goederen van
deze wereld: gezegend zijn de armen
van geest, want van hun is het
koninkrijk der hemelen. Gezegend zijn
zij die treuren, want zij zullen
getroost worden. Gezegend zijn de
zachtmoedigen… zij die hongeren en
dorsten naar rechtvaardigheid… zij
die vervolgd worden omwille van de
gerechtigheid… [6]. Het deed de



heilige Jozefmaria pijn te zien dat
zielen vaak misleid worden: “Er
wordt gesproken van een bevrijding
die niet van Christus komt. De lessen
van Jezus, zijn Bergrede, die
zaligsprekingen die een gedicht van
goddelijke liefde zijn, worden
allemaal genegeerd. Al wat gezocht
wordt is een aards geluk dat in deze
wereld niet bereikt kan worden.”[7]

Geen obstakel

Desalniettemin, rechtvaardigen de
woorden van onze Heer geen
negatieve kijk op wereldse goederen,
alsof zij duivels zouden zijn, of een
hindernis om de hemel te bereiken.
Ze zijn geen obstakel, maar eerder
het materiaal dat we moeten
heiligen. Jezus vroeg ons niet ze te
verwerpen. Hij zei dat slechts één
ding nodig is [8] voor heiligheid en
geluk: God lief te hebben. Wie het
aan deze goederen ontbreekt of wie
lijdt, moet zich realiseren dat niet



alleen de volheid van vreugde in de
hemel wordt gevonden, maar dat zij
ook in dit leven ‘gezegend’ zijn. Hier
kunnen zij een voorproefje van de
hemelse vreugde genieten, want
lijden, en in het algemeen, het gebrek
aan materiële zaken, heeft
verlossende waarde als het wordt
geaccepteerd uit liefde voor de wil
van God onze vader, die alles doet
voor ons welzijn.[9]

Streven naar welvaart voor de
mensen rondom ons, is God
welgevallig. Het is een prachtige
manier om tijdelijke
omstandigheden te doordringen van
liefdadigheid en perfect verenigbaar
met de persoonlijke houding van
onthechting die onze Heer ons heeft
geleerd. Een voorbeeld hiervan
vinden we thuis, zoals heilige
Jozefmaria zei: “De moeder van een
gezin moet ervoor zorgen dat in haar
huis sprake is van een minimaal
welzijn, een welzijn in verhouding



tot de middelen van het gezin,
zonder echter de behoeftigen te
vergeten. Zodat je, buiten de
uitgaven voor je huis, een deel apart
zet, afhankelijk van je
edelmoedigheid en dat van je
echtgenoot, om hen te helpen die
niets hebben. Ben je het daarmee
eens?”

Als je bezorgd bent over het
materiële welzijn van je man, je
kinderen of jezelf, beledig je God
niet. Want je hebt de plicht, eigen
aan het huwelijk, ernaar te streven
dat je gezin zich thuis prettig voelt.
De moeder van een gezin die zich
geen zorgen maakt over materiële
dingen thuis en het welzijn van haar
gezin, is Jezus onaangenaam.[10]

Lekenmentaliteit, met een
priesterlijke ziel

Een kind van God moet een
priesterlijke ziel hebben, aangezien
hij of zij tot deelgenoot is gemaakt



aan het priesterschap van Christus
om mét hem te verlossen. Voor de
gelovigen van Opus Dei, die geroepen
zijn om heiligheid te zoeken midden
in de wereld, wordt dit kenmerk
gevonden, intrinsiek verbonden met
een “lekenmentaliteit”, die ertoe leidt
dat men zijn werk en dagelijkse
taken efficiënt uitvoert, in
overeenstemming met hun
immanente wetten, door God gewild.
[11]

Vrijheid

Binnen de normen van professionele
moraliteit (die als een noodzakelijke
voorwaarde met grote
zorgvuldigheid in acht moet worden
genomen voor de heiliging van het
werk), zijn er vele manieren om de
menselijke taken in
overeenstemming met Gods wil uit te
voeren. Binnen de wetten, die aan
elke activiteit ten grondslag liggen,
en in het brede perspectief dat de



christelijke moraal openlegt, bestaan
er vele verschillende mogelijkheden,
die allemaal geheiligd kunnen
worden. Iedereen is vanuit de eigen
verantwoordelijkheid vrij hieruit te
kiezen, met respect voor andermans
vrijheid. Deze onvervreembare
vrijheid zorgt ervoor dat elke
deelname in het sociale leven, thuis,
op het werk, samenlevend met
anderen – uniek en onherhaalbaar,
exact zoals de reactie van iedere ziel
op Gods liefde onherhaalbaar is. We
moeten de menselijke familie niet de
ware uitoefening van onze vrijheid
onthouden, bron van initiatieven ten
dienste van anderen ter ere van God.
De stichter leerde ons dat dit
kenmerkend is voor de geest van
Opus Dei. “Vrijheid, mijn kinderen,
vrijheid, die de sleutel is tot de
lekenmentaliteit die we in Opus Dei
allemaal hebben.”[12]

Priesterlijke ziel en lekenmentaliteit
zijn twee onscheidbare aspecten op



de weg naar heiligheid; heilige
Jozefmaria: “We moeten altijd en in
alles – zowel priesters als leken – een
ware priesterlijke ziel en een
volledige lekenmentaliteit hebben,
zodat we in ons persoonlijk leven de
vrijheid kunnen begrijpen en
uitoefenen die we genieten in de
sfeer van de Kerk en in tijdelijke
realiteiten, terwijl we onszelf
tegelijkertijd zien als burgers van de
stad van God en de stad van
mensen.”[13]

Gesprek met God

We hebben deze vereniging in ons
eigen leven nodig om in de
maatschappij zuurdesem van de
christelijke geest te zijn, zodat al ons
professionele werk, uitgevoerd met
een lekenmentaliteit, doordrongen is
van een priesterlijke ziel.

Een duidelijk teken van deze
verbintenis is ons gesprek met God;
vroomheid, op de eerste plaats,



uitgevoerd in een dagelijks plan van
spiritueel leven. We moeten Liefde
koesteren als de vitale impuls in ons
leven, aangezien het onmogelijk is
werkelijk voor God te werken zonder
voortdurend ons innerlijk leven te
verdiepen. De heilige Jozefmaria
drong aan: “Als je geen innerlijk
leven had toen je je toelegde op je
werk, in plaats van het te heiligen,
kon met je gebeuren wat met ijzer
gebeurt als het roodgloeiend in koud
water gedompeld wordt: het verliest
zijn hitte. Je moet een vuur hebben
dat van binnen komt, dat niet dooft,
dat alles ontvlamt wat het aanraakt.
Daarom heb ik gezegd dat ik geen
werk, geen onderneming, wens als
mijn kinderen er niet beter in
worden. Ik meet de effectiviteit en
waarde van werk af aan de graad
van heiligheid verkregen door de
instrumenten die het uitvoeren.

Met dezelfde vasthoudendheid
waarmee ik jullie eerder uitnodigde



om te werken, goed te werken,
zonder bang te zijn moe te worden,
nodig ik jullie nu uit een innerlijk
leven te hebben. Ik zal nooit moe
worden het te herhalen: onze
normen van vroomheid, ons gebed,
komen eerst. Zonde ascetische strijd
zal ons leven waardeloos, ineffectief
zijn, schapen zonder herder, blinden
die de blinden leiden (cf. Mt 9:36;
15:4)."[14]

Opdat het zuurdesem zijn werking
niet verliest, heeft het Gods kracht
nodig. God is degene die
transformeert. Alleen als we met
hem verenigd blijven, zijn we
waarlijk een zuurdesem van
heiligheid. Anders zullen we in de
massa van de samenleving opgaan
zijn zonder effectief te zijn als
zuurdesem. De moeite om voor een
dagelijks plan van spiritueel leven te
zorgen, zal resulteren in het wonder
van Gods omvormende daad: eerst in
onszelf, aangezien dit plan een weg



naar vereniging met hem is, en dan,
als gevolg, in anderen, in de hele
maatschappij.

Javier Lopez

[1] Tweede Vaticaans Concilie,
dogmatische constitutie Lumen
gentium, nr. 31

[2] Heilige Jozefmaria, brief, januari
1, 1959, nr. 19

[3] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
740

[4] Epistola ad Diognetum, 6

[5] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
302

[6] Mat 5,3 ff.

[7] Heilige Jozefmaria, notities van
een meditatie, december 25, 1972

[8] Luc. 10,42



[9] Vgl. Rom 8,28

[10] Heilige Jozefmaria, notities van
bijeenkomst, Caracas, 9 februari 1975

[11] Vgl. Tweede Vaticaans Concilie,
pastorale constitutie Gaudium et spes,
nr. 36

[12] Heilige Jozefmaria, brief, 29
september 1957, nr. 55

[13] Heilige Jozefmaria, brief, 2
februari 1945, nr. 1

[14] Heilige Jozefmaria, brief, 15
oktober 1945, nrs. 20-21

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/de-kracht-van-zuurdesem/
(7-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-kracht-van-zuurdesem/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-kracht-van-zuurdesem/

	De kracht van zuurdesem

