
opusdei.org

De anderen zijn de
onzen (I)

De vriendschap en de
beminnelijkheid vormen de
vruchtbare bodem voor de
broederlijke vermaning. God
bedient zich van onze relaties
met andere mensen om het
beste uit ons te halen

29-9-2021

Jezus keert terug naar Kafarnaüm
en, zodra hij de stad binnenkomt,
nadert hem een honderdman. De
scene verbaast degenen die daar
aanwezig waren, want het was



ongewoon voor een Romeinse
soldaat om zich tot een Jood te
wenden met zoveel respect en
voorkomendheid: Heer, mijn knecht
ligt verlamd thuis, met vreselijk veel
pijn (Mt 8:6). De honderdman,
hoewel hij iemand is die gewoon is
om anderen bevelen te geven,
realiseert zich dat er zoveel
belangrijke dingen in het leven zijn
waar hij niet de controle over heeft.
Daarom aarzelt hij niet om hulp te
vragen. Jezus, die zijn innerlijke
houding kent, antwoordt zelfs al
voordat het Hem is gevraagd: Ik zal
het komen genezen (Mt 8:7). Wanneer
de heilige Augustinus commentaar
geeft bij deze passage, zegt hij dat “de
nederigheid van de honderdman de
deur was waardoor onze Heer
binnenkwam om volledig bezit te
nemen van wat Hem al
toebehoorde.”[1]

Een familie die zich onze strijd
aantrekt



Onze Heer is geraakt wanneer de
Romeinse leidinggevende, ondanks
zijn macht en
onderscheidingstekens, erkent dat
het niet in zijn macht is om zijn
geliefde knecht te helpen. De
honderdman geeft openlijk toe dat
hij niet in staat is om alles te
bewerkstelligen. En deze houding
van erkenning van onze
hulpbehoevendheid is, op een
bepaalde manier, deel van iedere
weg naar heiligheid. We geven onze
zwakheid toe, en beseffen dat God de
hoofdrol heeft en dat Hij om zijn
werk uit te voeren rekent op de
medewerking van degenen die hij op
ons pad plaatst. Zoals die knecht,
vragen ook onze wonden om
genezing en onze aandoeningen
hebben de zorg van anderen nodig.
“Deze broederlijke solidariteit is geen
beeldspraak, geen wijze van spreken,
maar een integraal deel van de
gemeenschap van christenen. Als we
ernaar leven, zijn we een teken voor



de wereld, het ‘sacrament’ van Gods
liefde … het is een gemeenschap die
ons in staat stelt om de vreugde en
het verdriet van anderen te delen en
ze helemaal onze eigen vreugde en
verdriet te maken.”[2]

In de heilige Mis, bijvoorbeeld,
erkennen we deze realiteit en we
vragen de hele kerk om voor ons te
bidden. “Ik beleid voor de almachtige
God en voor u allen, dat ik gezondigd
heb … Daarom smeek ik … u,
broeders en zusters, voor mij te
bidden tot de Heer onze God.”[3] Dit
is op geen enkele manier
buitengewoon, aangezien we
allemaal geboren worden in
afhankelijkheid van anderen. We
zijn niet in deze wereld gekomen
door onze eigen verdiensten. We
kunnen niet alleen overleven, en
zelfs niet leren praten zonder een
gemeenschap die ons verwelkomt.
De nood van anderen is deel van
onze menselijke natuur. De heilige



Johannes van het Kruis zei dat “de
deugdzame ziel die alleen en zonder
leiding is, lijkt op een eenzaam
brandend kooltje vuur; het zal eerder
kouder dan heter worden… De
blinde die valt zal niet in staat zijn
alleen op te staan; en als hij alleen
opstaat, zal hij het verkeerde pad
opgaan.”[4]

Wanneer we hulp krijgen van onze
naaste brengen we onszelf in een
situatie als die van de honderdman
die vraagt om hulp of die van de
zieke knecht die genezen is. Dit
gebeurt bijvoorbeeld bij een
broederlijke vermaning. Dit
evangelisch gebruik betreft een
andere persoon, die, na het in zijn of
haar gebed te hebben overwogen, en
misschien ook na advies te hebben
gevraagd aan iemand die dat zou
kunnen geven, ons een manier
aanraadt om een aspect van ons
leven te verbeteren (cf. Mt 18:16-17).
Deze hulp geeft ons de zekerheid van



de overtuiging dat we een deel zijn
van een grote familie die bezorgd is
om onze strijd. Vandaar dat de
broederlijke vermaning het
tegendeel is van kritiek, roddel of
laster. Waar deze alle oordeel en
veroordeling inhouden, is de
broederlijke hulp die iemand krijgt
een omarming die een naaste
verwelkomt zoals hij is en hem naar
de toekomst leidt.

De beste versie van iedere persoon

De blijvende bekering die het
christelijk leven inhoudt, beoogt niet
om ons te veranderen in andere
mensen dan wie wij zijn, maar om
ons te helpen om, met Gods genade,
de best mogelijke versie van onszelf
te worden. De heiligen zijn niet
geroepen om onpersoonlijke wezens
te worden, maar om hun eigen
unieke en persoonlijke
eigenschappen met Christus’ liefde
vervuld te laten worden. Paulus



bijvoorbeeld, was na zijn bekering
niet geroepen om zijn ijver voor het
goddelijke te verminderen, maar om
deze te kanaliseren naar de volheid
van de waarheid. Ieder van ons heeft
bijzondere eigenschappen die God
voor ons gewild heeft, met een
verleden dat geleefd is in een
bijzondere sociale omgeving, en met
een unieke manier van zijn. God wil
dit niet tenietdoen, maar het
vergoddelijken, om het te maken tot
een instrument om zijn missie uit te
voeren. En een van de belangrijkste
manieren waarmee Hij ons beetje bij
beetje transformeert, is door gebruik
te maken van onze relaties, door de
mensen die we deel van ons leven
laten worden.

We zouden Gods handelen en
plannen beperken als we zouden
denken dat we alleen zijn hulp
kunnen ontvangen door zijn woord
te lezen of door de sacramenten. Dit
zijn ongetwijfeld twee



vooraanstaande kanalen waardoor
zijn genade aan ons wordt gegeven,
maar Jezus spreekt ook helder over
het belang van wat onze naaste voor
ons kan doen. Meer nog, Christus is
onze naaste (cf. Mt 25:40; Lk 10:16).
De menswording zelf, waardoor
Jezus in staat was het leven van
degenen die het dichtst bij Hem
stonden door vriendschap te
veranderen, herinnert ons aan de
heilbrengende waarde van
persoonlijke relaties, het zij aan zij
leven met anderen: “God bedient
zich vaak van een authentieke
vriendschap om zijn verlossende
werk te verrichten.”[5] In de
geschiedenis van de verlossing zien
we dat God altijd in een volk handelt,
in een gemeenschap, in een familie,
in een groep vrienden. Denken dat
heiligheid niet verbonden is met wat
anderen voor ons kunnen doen, kan
een teken zijn van isolatie, die nooit
vruchtbaar zal zijn. Vandaar dat het
volkomen natuurlijk is dat een



omgeving van vriendschap
broederlijke vermaningen bevordert.
Daar is iedereen erop gericht om het
beste uit iedere persoon te halen,
zonder op een zijspoor te raken door
minder belangrijke details. De
belangrijkste zorg is eerder het diepe
verlangen naar heiligheid dat beetje
bij beetje wordt weerspiegeld in
verschillende aspecten van het
dagelijks leven.

De paus herinnerde ons eraan dat
“groei in heiligheid … een reis is in
een gemeenschap, zij aan zij met
anderen… Ook in veel heilige
huwelijken wordt iedere echtgenoot
een middel dat door Christus wordt
gebruikt voor het heiligen van de
ander. Leven of werken naast
anderen is beslist een pad van
spirituele groei. De heilige Johannes
van het Kruis vertelde een van zijn
volgelingen: ‘Je leeft met anderen om
te worden gevormd en op de proef
gesteld’ … Een gemeenschap die



kleine details van liefde koestert, van
wie de leden om elkaar geven en die
een open en evangeliserende
omgeving creëren, is een plaats waar
de verrezen Heer aanwezig is, die
deze heiligt in overeenstemming met
het plan van de Vader.”[6]

Iedere hulp is een gift

De honderdman in het evangelie is
zich ervan bewust dat hij Jezus om
een gunst vraagt. Hij weet dat als de
Heer besluit om het huis van een
heiden binnen te gaan, Hij Zichzelf
naderhand zal moeten reinigen.
Daarom eist hij noch Jezus’ komst,
noch het wonder. Het is deze
houding waardoor hij het wonder
van Jezus verkrijgt: de honderdman
maakt zichzelf beminnelijk voor
Christus. We zeggen dat een persoon 
beminnelijk is, wanneer wij – zonder
dat er iets geëist wordt, zonder dat er
een verplichting is om bij hem
binnen te gaan –ons wel hiertoe



uitgenodigd voelen. Het zijn van
beminnelijke personen, plaatst ons
binnen een context waarin men
graag zich voor elkaar inzet.
“Liefhebben is zachtmoedig en attent
zijn (…). Beminnelijk zijn is niet iets
wat een Christen kan kiezen of
verwerpen (…). Liefdevolle
vriendelijkheid bouwt verhoudingen,
kweekt relaties, schept nieuwe
netwerken van integratie en
fabriceert een stevig sociaal weefsel.
Op deze manier wordt het steeds
sterker, want zonder een besef van
erbij horen kunnen we onze belofte
aan anderen niet voldoen.”[7]

Enkele manieren om deze houding te
versterken kunnen zijn: niet bang
zijn om hulp aan anderen te vragen;
beschikbaar zijn om te luisteren;
onze voorkeuren kenbaar maken
zonder ze op te leggen; onze zorgen
en dromen met anderen delen… De
“omgeving van vriendschap, die
ieder van ons is geroepen met zich



mee te brengen, is de vrucht van vele
pogingen om het leven voor anderen
aangenaam te maken. Groeien in
hartelijkheid, vrolijkheid, geduld,
optimisme, verfijning en in alle
deugden die het leven met anderen
aangenaam maken, is belangrijk om
mensen te helpen zich welkom te
voelen en gelukkig te zijn.”[8] Dit
alles doet een manier van zijn
ontstaan die, hoewel niet
gemakkelijk te omschrijven,
gemakkelijk kan worden opgemerkt.
Het is gemakkelijk om dicht bij
iemand te komen die vriendelijk en
beminnelijk is, en om ze een plezier
te doen; het is gemakkelijk om een
gesprek te beginnen en ernstig met
ze te spreken over onze zorgen.

We vinden het gemakkelijker om van
iemand te houden met wie we
openlijk kunnen praten, hoewel hun
zwakheden duidelijk kunnen zijn of
hoewel we weinig dingen
gemeenschappelijk hebben. We



hebben allemaal de ervaring dat er
mensen zijn die we gemakkelijker
iets suggereren. Ze stellen het altijd
op prijs. Hun gezicht weerspiegelt de
vrede waarmee ze het opnemen en
misschien merken we het effect dat
onze kleine bijdrage heeft op hun
leven. Zij worden niet defensief
omdat zij zich realiseren dat degene
die ze probeert te helpen ze niet
“aanvalt”. Ze hebben niet het gevoel
dat hun persoonlijke waarde wordt
betwijfeld. Broederlijke vermaning
ontstaat in een christelijke
gemeenschap, in het huis, in de
familie, waar wij worden bemind om
wie we zijn, en niet om of we iets
goed of slecht doen. Maar als we het
moeilijk vinden om ons te laten
helpen, kan dat een teken zijn dat we
misschien bemind willen worden om
wat we niet zijn. Dat is waarom het
ook belangrijk is om voortdurend de
grond te verzorgen waarin deze hulp
kan ontspruiten; het verlangen naar
heiligheid delen, gaat hand in hand



met het delen van veel andere
dingen, waaronder onze ambities,
onze zorgen en onze vreugden.

Iemand die deze neiging koestert om
beminnelijk te zijn, om het voor
anderen gemakkelijker te maken om
ze te helpen, is ook vaak verbaasd
om hun genegenheid te zien en is
dankbaar voor het werk van
barmhartigheid dat broederlijke
hulp of correctie inhoudt. Jonge
kinderen zijn vaak dankbaar omdat
ze liefdevolle gebaren niet als
vanzelfsprekend beschouwen. De
heilige Jozefmaria deelde eens aan
een paar van zijn kinderen in
vertrouwen mee: “De laatste tijd
vraag ik aan onze Heer meer dan
ooit – en ook aan Onze Lieve Vrouw –
om me te helpen klein te worden,
een kind te worden. In menselijke
externe relaties moeten we sterk en
veerkrachtig zijn; maar in het
geestelijk leven is het nodig dat we
klein zijn. Dan zullen we niet in trots



vervallen als anderen ons
corrigeren. We zullen dankbaar zijn
voor de hulp die anderen ons geven
om beter te worden. Anders zou het
ons dwars zitten.”[9] Wanneer we
meer worden als kinderen zullen we
de hindernissen opheffen die ons
van anderen gescheiden houden. We
zullen een beminnelijke sfeer
scheppen, waarin het gemakkelijk is
om te merken dat vermaning een gift
is, een gratis hulp. En met Gods hulp
zullen ook wij de woorden horen die
Jezus richtte tot de honderdman en
dat wonder van het genezen van zijn
knecht: het moge u gaan
overeenkomstig uw vertrouwen (Mt
8:13).

***

Wij willen zoveel mogelijk mensen
helpen, en we zullen dit alleen
bereiken als we leren hoe we op de
steun van anderen kunnen
vertrouwen. De heilige Jozefmaria



benadrukte dat iedere persoon,
“behalve een schaap te zijn … op een
bepaalde manier ook een Goede
Herder is.”[10] Om de genezing van
zijn knecht te verkrijgen was het
nodig dat de honderdman zijn
hulpbehoevendheid erkende; om een
goede herder te zijn, had hij de
ervaring nodig om een schaap te zijn.
Dan worden de woorden van de
Schrift werkelijkheid: Een broer die
geholpen wordt door een broer is als
een sterke vesting (Spr. 18:19 
Vulgaat).We kunnen naastenliefde
niet beperken tot wat wij doen voor
anderen, omdat er ook veel liefde
steekt achter het aanvaarden van
een helpende hand.

Dankbaar zijn om te leven omgeven
door mensen die willen dat wij de
beste versie van onszelf zijn, spoort
ons aan tot bekering, die de
grondslag is voor heiligheid. De
heilige Theresia van Avila zei: Het is
volgens mij onmogelijk, uitgaande



van onze menselijke natuur, om de
moed te hebben grote dingen aan te
pakken, als men niet beseft dat men
door God wordt begunstigd.”[11] En
Gods begunstiging bereikt ons ook
door onze relaties met wie ons
omringen.

[1] H. Augustinus, Sermons, 6.2.

[2] Franciscus, Algemene Audiëntie, 6
november 2013.

[3] Romeins Missaal, Boeteritus.

[4] H. Johannes van het Kruis, 
Sayings of Light and Love, 7;11.

[5] Fernando Ocariz, Pastorale Brief,
1 november 2019, no. 5.

[6] Franciscus, Gaudete et exsultate,
nrs. 141-145.



[7] Franciscus, Amoris Laetitia, nrs.
99-100.

[8] Fernando Ocariz, Pastorale Brief,
1 november 2019, nr. 9.

[9] H. Jozefmaria, Aantekeningen van
een familiebijeenkomst, 2 oktober
1970.

[10] H. Jozefmaria, Letters 25, nr. 30.

[11] H. Theresia van Avila, Life, 10, 4.

Diego Zalbidea en Andrés
Cárdenas M.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/de-anderen-zijn-de-onzen-i/
(22-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/de-anderen-zijn-de-onzen-i/
https://opusdei.org/nl-nl/article/de-anderen-zijn-de-onzen-i/

	De anderen zijn de onzen (I)

