opusdei.org

Culturele klimaat
waarin Paulus leefde

Tijdens de algemene audiéntie
op 2 juli gaf paus Benedictus
XVI een eerste catechese in een
nieuwe reeks, die gedurende
het Paulus-jaar gewijd zal zijn
aan de heilige apostel Paulus.

14-7-2008

Broeders en zusters,

1. Vandaag zou ik aan een nieuwe
cyclus van catecheses willen
beginnen, gewijd aan de grote
apostel Sint Paulus. Aan hem is, zoals



jullie weten, dit jaar gewijd dat loopt
vanaf het liturgisch feest van de
Heilige Petrus en Paulus van 29 juni
2008 tot aan datzelfde feest in 2009.
De apostel Paulus, een verheven en
haast onnavolgbare, maar toch
stimulerende figuur, staat ons voor
ogen als een voorbeeld van totale
toewijding aan de Heer en aan zijn
Kerk, evenals van een grote openheid
voor de mensheid en haar culturen.
Terecht ruimen we voor hem een
bijzondere plaats in, niet alleen in
onze verering, maar ook wat betreft
de inspanning die we doen om te
verstaan wat hij ons, christenen van
vandaag, te zeggen heeft. Bij deze
eerste ontmoeting willen we stilstaan
bij de beschouwing van het milieu
waarin hij leefde en werkte. Het zou
kunnen lijken dat een dergelijk
thema ons ver weg voert van onze
tijd, gezien het feit we ons moeten
begeven in de wereld van
tweeduizend jaar geleden. Toch is
dat maar ogenschijnlijk zo en nog



maar enkel ten dele, want we zullen
kunnen vaststellen dat onder
meerdere aspecten de sociaal-
culturele context van vandaag niet
veel verschilt van die van toen.

2. Een eerste en fundamentele factor
waarvan we ons bewust moeten zijn
is de relatie tussen enerzijds het
milieu waarin Paulus geboren wordt
en zich ontwikkelt en anderzijds de
globale context waarin hij zich
vervolgens invoegt. Hij komt uit een
nauwkeurig omschreven, zij het
minderheidscultuur, namelijk die
van het volk van Israél en van zijn
traditie. In de wereld van de Oudheid
en in het bijzonder binnen het
Romeinse rijk — zo leren ons de
deskundigen — moeten de joden rond
de 10 procent van de totale bevolking
geweest zijn; hier in Rome lag tegen
het einde van de eerste eeuw hun
aantal zelfs nog lager en kwam
hooguit aan 3 procent van de
inwoners van de stad.



Hun levensovertuiging en hun
levensstijl onderscheidden hen
duidelijk van het omliggende milieu,
zoals dat ook vandaag de dag nog het
geval is; en dat kon twee
uitwerkingen hebben: ofwel spot,
wat tot intolerantie kon leiden, ofwel
bewondering, wat zich in
verschillende vormen van sympathie
uitte, zoals in het geval van de
"Godvrezenden" of de "proselieten”,
heidenen die zich aansloten bij de
Synagoge en het geloof deelden in de
God van Israél. Als concrete
voorbeelden van deze dubbele
houding kunnen we van de ene kant
het scherpe oordeel aanhalen van
een redenaar als Cicero, die hun
godsdienst tot zelfs de stad Jeruzalem
toe verachtte [1], en van de andere
kant de houding van de vrouw van
Nero, Poppea, die door Flavius
Josephus herinnerd wordt als
"sympathiserend" met de Joden [2, 3],
nog te zwijgen van het feit dat reeds
Julius Caesar aan de Joden



bijzondere rechten had toegekend,
die ons zijn overgeleverd door de
reeds genoemde Joodse
geschiedschrijver Flavius Josephus
[4]. Zeker is dat, zoals dat ook
vandaag de dag het geval is, de Joden
in aantal veel groter waren buiten
het land van Israél, dat wil zeggen in
de diaspora, dan in het gebied dat de
anderen Palestina noemden.

3. Geen wonder derhalve dat Paulus
zelf voorwerp is geweest van die
dubbele, aan elkaar tegengestelde
waardering. Eén ding is zeker: het
particularisme van de joodse cultuur
en godsdienst vond gemakkelijk een
plaats binnen een zo alles
doordringende institutie als het
Romeinse rijk. Moeilijker en met
meer lijden gepaard zal de positie
zijn van hen die, jood of heiden, in
geloof de persoon zullen aanhangen
van Jezus van Nazareth, in de mate
waarin zich zullen onderscheiden



van zowel het Jodendom als van het
overheersend heidendom.

In ieder geval zullen twee factoren
gunstig zijn voor het werk van
Paulus. De eerste was de Griekse, of
beter de Hellenistische cultuur, die
sinds Alexander de Grote tot
algemeen erfgoed was geworden,
minstens van het oosterse
Middellandse zeegebied en van het
Midden Oosten, zij het ook door in
zich veel elementen op te nemen van
de volkeren die traditioneel
beoordeeld worden als barbaren.
Een schrijver van die tijd zegt in dit
verband dat Alexander "verordende
dat allen de hele oecumene [5] als
hun vaderland zouden

beschouwen ... en dat het Grieks en
het Barbaars zich niet meer van
elkaar zouden onderscheiden" [6].

De tweede factor was de
politiekadministratieve structuur
van het Romeinse rijk, die vrede en



stabiliteit garandeerde van
Brittannié tot aan Zuid-Egypte toe,
daarmee een gebied verenigend van
nooit eerder geziene afmetingen. In
deze ruimte kon men met voldoende
vrijheid en veiligheid zich bewegen,
onder andere gebruik makend van
een buitengewoon wegennet, terwijl
men overal waar men kwam
culturele basiskenmerken aantrof
die, zonder dat de plaatselijke
waarden verloren gingen, toch een
gemeenschappelijk netwerk
vormden van een eenheid super
partes (een eenheid die boven de
delen uitging); zozeer dat de Joodse
filosoof Philo de Alexandrijn, keizer
Augustus looft omdat "hij al de wilde
volkeren in harmonie heeft
samengebracht ... en bewaker van de
vrede is geworden" [7].

4. De universalistische visie die zo
typisch is voor de persoon van sint
Paulus, tenminste van Paulus als
christen na het gebeuren onderweg



naar Damascus, ontleent
ongetwijfeld zijn basisimpuls aan het
geloof in Jezus Christus, in zoverre de
gestalte van de Verrezene elke
particularistische beperktheid
overstijgt. Voor de Apostel geldt
immers: "Er is geen jood of heiden
meer, er is geen slaaf of vrije, er is
geen man en vrouw: allen tezamen
zijt gij één persoon in Christus

Jezus" (Gal. 3, 28). Toch moet ook de
historisch-culturele situatie van zijn
tijd en van zijn milieu van invloed
geweest zijn op zijn keuzes en zijn
inzet.

Iemand heeft Paulus een "man van
drie culturen” genoemd, rekening
houdend met zijn joodse afkomst,
zijn Griekse taal en zijn voorrecht als
"civis romanus", waarvan ook de
Latijnse naam getuigt. In het
bijzonder dient hier herinnerd te
worden aan de stoicijnse filosofie,
die in Paulus' tijd overheerste en die,
zij het slechts marginaal, ook het



christendom heeft beinvloed. In dit
verband dienende namen te worden
genoemd van sommige stoicijnse
filosofen zoals van de grondleggers
ervan, Zeno en Cleanthes, en
vervolgens van degenen die
chronologisch Paulus het meest nabijj
stonden zoals Musonius en Epictetus:
bij hen treffen we bijzonder hoge
waarden van menselijkheid en van
wijsheid, die uiteraard zullen
worden opgenomen in het
christendom.

Zoals een geleerde in deze materie
bijzonder treffend schrijft: "de

Stoa ... verkondigde een nieuw
ideaal, dat de mens inderdaad
plichten oplegde jegens zijn gelijken,
maar dat hem tegelijkertijd bevrijdde
van alle fysieke en nationale
bindingen en van hem een louter
geestelijk wezen maakte" [8]. Te
denken is bijvoorbeeld aan de leer
van het universum, verstaan als één
groot in harmonie verkerend



lichaam, en vervolgens aan de leer
van de gelijkheid van alle mensen
zonder sociaal onderscheid, aan de
gelijkstelling, minstens in principe,
van man en vrouw, en vervolgens
aan het ideaal van de soberheid, van
de juiste maat en van de
zelfbeheersing om elke vorm van
buitensporigheid te vermijden.
Wanneer Paulus aan de Filippenzen
schrijft: "Houdt uw aandacht
gevestigd op al wat waar is, al wat
edel is, wat rechtvaardig is en rein,
beminnelijk en aantrekkelijk, op al
wat deugd heet en lof verdient" (Fil.
4, 8), dan doet hij niets anders dan
een zuiver humanistische opvatting
hernemen die aan die filosofische
wijsheid eigen is.

5. Ten tijde van Paulus was er ook
een crisis gaande van de traditionele
godsdienst, tenminste in haar
mythologische en ook burgerlijke
aspecten. Nadat Lucretius al een
eeuw eerder polemisch gesteld had



dat "de godsdienst tot zoveel
misdaden had geleid" [9], leerde een
filosoof als Seneca, daarmee ver
uitgaande boven elke vorm van
uiterlijk ritualisme, dat "God jou
nabij is, dat Hij met je is en in je

is" [10]. Analoog daaraan zegt Paulus,
wanneer hij zich op de Areopaag van
Athene richt tot een gehoor van
epicureeérs en stoicijnen, letterlijk:
"God ... woont niet in door
mensenhanden gemaakte tempels ...
want in Hem leven wij, bewegen wij
en zijn wij" (Hand. 17, 24.28).
Daarmee geeft hij zeer zeker
nauwkeurig het joodse geloof weer
in een God die niet in antropomorfe
termen is voor te stellen, maar
tegelijk plaats hij zich op een
religieuze golflengte die zijn
toehoorders goed kenden.

Bovendien moeten we rekening
houden met het feit dat veel vormen
van heidense eredienst de officiéle
tempels van de stad terzijde lieten



liggen, en zich op privé-plaatsen
afspeelden die gunstiger waren voor
de initiatie van de aanhangers. Het
was dan ook niet te verwonderen dat
ook de christelijke samenkomsten
(de ekklesiai) in privé-huizen
plaatsvonden zoals vooral de
Paulijnse Brieven getuigen.
Overigens bestond er in die tijd nog
geen enkel openbaar gebouw. De
samenkomsten van de christenen
moesten daarom wel in de ogen van
de tijdgenoten een eenvoudige
variant lijken van hun meer intieme
religieuze praktijken. De verschillen
tussen de vormen van heidense
eredienst en de christelijke eredienst
zijn overigens niet gering en
betreffen zowel het
identiteitshewustzijn van de
deelnemers, als het
gemeenschappelijk deelnemen van
mannen en vrouwen, de viering van
"de maaltijd des Heren" en de lezing
van de Schriften.



6. Uit deze snelle ronde door het
culturele milieu van de eerste eeuw
van het christendom blijkt ten slotte
duidelijk dat het niet mogelijk is de
heilige Paulus adequaat te begrijpen
zonder hem tegen de zowel joodse
als heidense achtergrond te plaatsen
van zijn tijd. Door zo te doen wint
zijn gestalte aan historische en ideéle
dichtheid, doordat hij ten aanzien
van het milieu zowel deelname
eraan als oorspronkelijkheid laat
zien. Maar analoog geldt dat ook
voor het christendom in het
algemeen, waarvan juist de apostel
Paulus een paradigma van de eerste
orde is, van wie wij allemaal nog
steeds veel te leren hebben. Dat is
ook het doel van het Paulus-jaar: bij
Paulus in de leer gaan - het geloof
leren, de Christus leren, uiteindelijk
de weg van het juiste leven leren.

Referenties

[1] Vgl. Cicero, Pro Flacco. 66-69



[2] Vgl. Flavius Josephus, Antiquitates
Judaicae. 20, 195.252

[3] Vgl. Flavius Josephus, Vita. 16

[4] Vgl. Flavius Josephus, Antiquitates
Judaicae. 14, 200-216

[5] Red.: oikoumené, bewoonde
wereld

[6] Plutarchus, De Alexandri Magni
fortuna aut virtute. §§ 6.8

[7] Philo de Alexandrijn, Legatio ad
Caium. §§ 146-147

[8] M. Pohlenz, La Stoa, I Florence 2
1978, pagina 565 e.v.

[9] Lucretius, De rerum natura. 1,101

[10] Seneca, Brieven aan Lucilius. 41,
1

© 2008, Libreria Editrice Vaticana



Vertaling uit het Italiaans,
alineanummering en -indeling: Past.
Chr. van Buijtenen pr.

Rkdocumenten.nl

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/culturele-klimaat-waarin-
paulus-leefde/ (12-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/culturele-klimaat-waarin-paulus-leefde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/culturele-klimaat-waarin-paulus-leefde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/culturele-klimaat-waarin-paulus-leefde/

	Culturele klimaat waarin Paulus leefde

