
opusdei.org

Communicatie en
Barmhartigheid: een
vruchtbare
ontmoeting

“Hoe verlang ik dat onze eigen
manier van communiceren (…)
nooit de suggestie wekt van een
trotse en triomfantelijke
superioriteit over een vijand
(…).” Boodschap van paus
Franciscus voor de 50ste
Werelddag voor Sociale
Communicatie.

29-1-2016



Dierbare broeders en zusters,

1. Het Heilig Jaar van
Barmhartigheid nodigt ons allen uit
ons te bezinnen op de relatie tussen
communicatie en barmhartigheid.
De Kerk, in eenheid met Christus, de
levende menswording van de Vader
van Barmhartigheid, is geroepen
barmhartig te zijn als een bepalend
kenmerk van alles wat zij is en doet.
Wat we zeggen en hoe we dat zeggen,
elk van onze woorden en gebaren,
moet het medeleven, de tederheid en
vergeving van God voor allen tot
uitdrukking brengen. Liefde is in
haar aard communicatie; het leidt tot
openheid en delen. Als onze harten
en handelingen door naastenliefde,
door goddelijke liefde, zijn
ingegeven, dat zal onze
communicatie door Gods eigen
kracht aangeraakt worden.

2. Als zonen en dochters van God zijn
wij geroepen met iedereen te



communiceren, zonder uitzondering.
In het bijzonder zijn alle woorden en
handelingen van de Kerk bedoelt om
barmhartigheid over te brengen, om
de harten van mensen te raken en
hen te steunen op de reis naar die
volheid van het leven waarvoor
Jezus Christus door de Vader
gezonden was, om dit aan een ieder
te sturen. Dit betekent dat wijzelf
bereid moeten zijn de warmte van de
Moederkerk aan te nemen en die
warmte met anderen te delen, zodat
Jezus gekend en geliefd kan zijn. Die
warmt is wat vorm geeft aan het
geloofswoord; door onze
verkondiging en getuigenis ontsteekt
het de “vonk” die hen leven geeft.

3. Communicatie heeft de kracht
bruggen te bouwen, ontmoeting en
inclusie mogelijk te maken, en zo de
maatschappij te verrijken. Hoe mooi
is het wanneer mensen met zorg hun
woorden en handeling kiezen, in een
poging onbegrip te voorkomen,



gewonde herinneringen te helen en
vrede en harmonie op te bouwen.
Woorden kunnen bruggen bouwen
tussen individuen en binnen
gezinnen, sociale groepen en
volkeren. Dit is zowel in de materiële
als de digitale wereld mogelijk. Onze
woorden en handelingen moeten ons
doen ontsnappen aan de vicieuze
cirkels van veroordeling en wraak
die individuen en naties blijven
verstrikken en aanmoedigen tot
uitdrukkingen van haat. De woorden
van Christenen moeten een
constante aanmoediging tot eenheid
zijn, en zelfs in die gevallen waarin
zij met kracht het kwaad moeten
veroordelen, moeten zij proberen
nooit relaties en communicatie te
verbreken.

4. Om deze reden wil ik alle mensen
van goede wil uitnodigen de kracht
van de barmhartigheid om gewonde
relaties te helen en vrede en
harmonie in gezinnen te herstellen,



te herontdekken. Ieder van ons weet
op hoeveel manieren oude wonden
en slepende wrok individuen
gevangen kunnen houden en
communicatie en verzoening kunnen
blokkeren. Hetzelfde geldt voor
relaties tussen volkeren. In elke geval
kan barmhartigheid een nieuwe
spraak en nieuwe dialoog scheppen.
Shakespeare zei het op welsprekende
wijze: “Genade heeft niets uit te
staan met dwang. Zij daalt als zachte
regen uit de hemel neer op de korst
der aarde. Dubbel is haar zegen: wie
haar schenkt en wie haar krijgt”.[1]

5. Onze politieke en diplomatieke
taal zou er goed aan doen
geïnspireerd te raken door
barmhartigheid, die de hoop nooit
verliest. Ik vraag degenen met
institutionele en politieke
verantwoordelijkheid, en degenen
die een taak hebben in het vormen
van de publieke opinie, bijzondere
aandacht te houden voor de manier



waarop spreken over hen die anders
denken of doen of hen die wellicht
fouten hebben gemaakt. Het is
makkelijk toe te geven aan de
verleiding om zulke situaties uit te
buiten om het vuur van
wantrouwen, angst en haat aan te
wakkeren. Moed is echter
noodzakelijk om mensen naar een
proces van verzoening te leiden. Juist
deze positieve en creatieve
vrijmoedigheid biedt echte oplossing
voor oude conflicten en de kans om
een blijvende vrede op te bouwen.
“Zalig die vrede brengen, want zij
zullen kinderen van God genoemd
worden” (Mt. 5, 9).

6. Hoe verlang ik dat onze eigen
manier van communiceren, evenals
ons dienstwerk als herders van de
Kerk, nooit de suggestie wekt van een
trotse en triomfantelijke superioriteit
over een vijand, of degenen kleineert
die de wereld als verloren en
gemakkelijk afgeschreven



beschouwt. Barmhartigheid kan de
moeilijkheden van het leven helpen
verlichten en warmte bieden aan
degenen die alleen de kilte van het
oordeel hebben gekend. Moge onze
manier van communiceren de
houding helpen overwinnen dat de
zondaars netjes scheidt van de
rechtvaardigen. We kunnen moeten
situaties van zonde – zoals geweld,
corruptie en uitbuiting –
veroordelen, maar we mogen
personen niet veroordelen, omdat
alleen God in de diepten van hun
hart kan kijken. Het is aan ons om zij
die de fout ingaan te vermanen en
het kwaad en onrecht van bepaalde
manieren van doen af te wijzen, om
slachtoffers te bevrijden en degenen
die gevallen zijn te helpen opstaan.
Het Evangelie van Johannes zegt ons:
“de waarheid zal u vrijmaken” (Joh.
8, 32). De waarheid is uiteindelijk
Christus zelf, wiens tedere
barmhartigheid de maatstaf is om de
liefde in waarheid te bewaren.[2]



Alleen woorden die met liefde
worden gesproken en vergezeld
worden door zachtmoedigheid en
barmhartigheid kunnen onze
zondige harten raken. Met harde en
moralistische woorden en
handelingen lopen we het risico
diegenen die we naar bekering en
vrijheid willen leiden te
vervreemden, en daarmee hun
defensieve gevoel van afwijzing
versterken.

7. Sommigen zien een visie van een
maatschappij geworteld in
barmhartigheid als hopeloos
idealistisch of overdreven toegeeflijk.
Maar laten we proberen terug te
denken aan onze eerste ervaring van
een relatie, binnen onze gezinnen.
Onze ouders hielden van ons en
waardeerden ons meer vanwege wie
wij waren dan vanwege wat we
konden en bereikten. Ouders willen
van nature het beste voor hun
kinderen, maar die liefde is nooit



afhankelijk van het behalen van
bepaalde voorwaarden. Het ouderlijk
huis is de enige plaats waar we altijd
welkom zijn.[3] Ik zou iedereen
willen aanmoedigen de maatschappij
niet te zien als een forum waar
vreemden wedijveren en als
nummer één willen eindigen, maar
bovenal als een thuis of een gezin,
waar de deur altijd op staat en waar
iedereen zich welkom weet.

8. Hiervoor moeten we eerst
luisteren. Communiceren betekent
delen, en delen vereist luisteren en
accepteren. Luisteren is veel meer
dan eenvoudig horen. Horen draait
om het ontvangen van informatie,
terwijl luisteren om communicatie
gaat en om nabijheid vraagt.
Luisteren stelt ons in staat de juiste
houding te vinden, en niet slechts
passieve toehoorders, gebruikers of
consumenten te zijn. Luisteren
betekent vragen en twijfels kunnen
delen, samen op weg te gaan, alle



almachtswaan los te laten en onze
talenten en gaven ten dienste te
stellen van het algemeen welzijn.

9. Luisteren is nooit makkelijk. Vaak
is het gemakkelijker te doen alsof we
doof zijn. Luisteren betekent
aandachtig zijn, willen begrijpen,
waarderen, respecteren en
overwegen wat de andere persoon
zegt. Het behelst een soort
martelaarschap of zelfopoffering
wanneer we Mozes voor de
brandende braamstruik proberen na
te volgen: we moeten onze sandalen
uitdoen wanneer we op de “heilige
grond” van onze ontmoeting met
degene die tot mij spreekt staan.[4]
Weten hoe te luisteren en een
enorme genade, een geschenk waar
we om moeten vragen en doen alles
doen om te oefenen.

10. E-mails, sms, sociale netwerken
en chats kunnen ook volledig
menselijke vormen van



communicatie zijn. Technologie
bepaalt niet of communicatie
authentiek is, maar het menselijk
hart en ons vermogen de middelen
die ons ter beschikking staan
wijselijk te gebruiken. Sociale
netwerken kunnen relaties mogelijk
maken en het welzijn van de
maatschappij bevorderen, maar ze
kunnen ook leiden tot verdere
polarisatie en verdeeldheid tussen
individuen en groepen. De digitale
wereld is een openbaar plein, een
ontmoetingsplek waar we elkaar
kunnen bemoedigen dan wel
vernederen, een betekenisvolle
discussie of oneerlijke aanvallen
aangaan. Ik bid dat dit Heilig jaar,
geleefd in barmhartigheid, “ons meer
openstellen voor de dialoog om
elkaar beter te leren kennen en te
begrijpen; moge het iedere vorm van
bekrompenheid en verachting
elimineren en iedere vorm van
geweld en discriminatie
verdrijven.”[5] Het internet kan ons



helpen nettere burgers te zijn.
Toegang tot digitale netwerken houdt
een verantwoordelijkheid in voor
ons naaste die we niet zien, maar die
toch echt is en een waardigheid bezit
die gerespecteerd moet worden. Het
internet kan verstandig gebruikt
worden om een maatschappij op te
bouwen die gezond is en openstaat
voor delen.

11. Communicatie, waar en hoe het
ook plaats vindt, heeft voor vele
mensen voor een verbreding van de
horizon gezorgd. Dit is een geschenk
van God dat een grote
verantwoordelijkheid inhoudt. Ik
noem deze kracht van communicatie
graag “nabijheid”. De ontmoeting
tussen communicatie en
barmhartigheid zal vruchtbaar zijn
naarmate het tot een nabijheid leidt,
tot een nabijheid die zorg draagt,
troost, geneest, vergezelt en viert. In
een gebroken, gefragmenteerde en
gepolariseerde wereld betekent



communiceren met barmhartigheid
dat we helpen een gezonde, vrije en
broederlijke nabijheid te scheppen
tussen de kinderen van God en al
onze broeders en zusters in de ene
menselijke familie.

Uit het Vaticaan, 24 januari 2016

FRANCISCUS

[1] Shakespeare, De Koopman van
Venetië, IV, scène 1.

[2] Vgl. Ef 4:15.

[3] Vgl. Lc 15:11-32.

[4] Vgl. Ex 3:5.

[5] Paus Franciscus, Bul, Het gelaat
van de Barmhartigheid - Afkondiging
van het Buitengewone Jubileum van
de Barmhartigheid, Misericordiae
Vultus (11 apr 2015), 23



Vertaling: RKDocumenten.nl

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/communicatie-en-
barmhartigheid-een-vruchtbare-

ontmoeting/ (28-1-2026)

https://www.rkdocumenten.nl/rkdocs/index.php?mi=600&doc=6090
https://opusdei.org/nl-nl/article/communicatie-en-barmhartigheid-een-vruchtbare-ontmoeting/
https://opusdei.org/nl-nl/article/communicatie-en-barmhartigheid-een-vruchtbare-ontmoeting/
https://opusdei.org/nl-nl/article/communicatie-en-barmhartigheid-een-vruchtbare-ontmoeting/
https://opusdei.org/nl-nl/article/communicatie-en-barmhartigheid-een-vruchtbare-ontmoeting/

	Communicatie en Barmhartigheid: een vruchtbare ontmoeting

