opusdei.org

Christelijke vreugde

‘Verheugt u in de Heer te allen
tijde. Nog eens: verheugt

u!’ (Fil. 4, 4): de heilige Paulus
herinnert de christenen van
Filippi eraan dat ze burgers van
de hemel zijn (vgl. 3, 20).

17-5-2021

‘Verheugt u in de Heer te allen tijde.
Nog eens: verheugt u!’ (Fil. 4, 4): de
heilige Paulus herinnert de
christenen van Filippi eraan dat ze
burgers van de hemel zijn (vgl. 3, 20),
die 'een leven moeten leiden dat het
Evangelie van Christus waardig is' (1,



27), met nederigheid, die niet hun
eigen belang zoeken, maar dat van
anderen (vgl. 2, 3-4). De apostel
spreekt over vreugde terwijl hij
geketend is en terwijl de ontvangers
van zijn brief tegenstanders hebben,
lijden, dezelfde strijd voeren als hij
(vgl. 1, 28-30) en op hun hoede
moeten zijn voor de wettische joden
(vgl. 3, 2-3). Voor christenen is de
vreugde niet het resultaat van een
gemakkelijk leven zonder
moeilijkheden, of iets dat afthangt
van omstandigheden of een
gemoedsgesteldheid, maar een diepe
en blijvende houding die voortkomt
uit ons geloof in Christus: “Zo hebben
wij de liefde leren kennen die God
voor ons heeft, en wij geloven in
haar’ (1 Joh 4,16). Het doel van de
overgeleverde christelijke boodschap
is in gemeenschap te zijn met God,
‘opdat onze vreugde volledig zal
zijn’ (1 Joh 1, 4).



God wil dat de mens gelukkig is en
Hij heeft hem geschapen voor het
eeuwige leven. Dat begint al op aarde
door de genade die haar volheid
bereikt in de hemel, wanneer de
mens voor eeuwig met God verenigd
is: ‘De mens kan God vergeten of
afwijzen. God echter houdt nooit op
iedereen op te roepen Hem te
zoeken, zodat hij leeft en zijn geluk
vindt.'[1] Om die reden is de
overdracht van het Evangelie een
uitnodiging aan de mensen tot de
vreugde van de gemeenschap met
Christus: ‘De vreugde van het
Evangelie vervult het hart en het
hele leven van hen die Jezus
ontmoeten. Degenen die zich door
Hem laten redden, worden bevrijd
van zonde, van verdriet, van
innerlijke leegte, van isolement. Met
Jezus Christus wordt vreugde altijd
geboren en herboren.’[2]

Inderdaad, de Evangelién vertellen
ons over veel ontmoetingen met



Christus die een bron van vreugde
waren: Johannes de Doper sprong
van vreugde op in de schoot van de
heilige Elisabeth toen hij de
aanwezigheid van het
vleesgeworden Woord gewaar werd
(vgl. Lc 1, 45); aan de herders ‘wordt
een vreugdevolle boodschap
verkondigd die bestemd is voor het
hele volk. Heden is u een Redder
geboren, Christus de Heer, in de stad
van David’( Lc 2, 11); op het zien van
de ster die hen naar de koning van
de Joden leidde, ‘werden de wijzen
vervuld van overgrote vreugde’ (Mt
2, 10); de vreugde van de verlamden,
blinden, melaatsen en alle andere
zieken die door Jezus genezen
werden; de vreugde van de weduwe
van Nain toen ze haar zoon uit de
dood zag opstaan (vgl. Lc 7, 14-16); de
vreugde van Zachets die leidde tot
een banket en een diepe bekering
(vgl. Lc 19, 8); de vreugde van de
goede moordenaar die, ondanks de
ondragelijke fysieke pijnen aan het



kruis, wist dat hij diezelfde dag bij
Jezus zou zijn in zijn Koninkrijk (vgl.
Lc 23, 42-43); en tenslotte de vreugde
van Maria Magdalena, de
Emmatsgangers en de apostelen in
de aanwezigheid van de verrezen
Jezus. Alleen de ontmoeting van de
rijke jongeman met Jezus leidde niet
tot vreugde, omdat hij het niet voor
elkaar kreeg om zijn vrijheid in te
zetten voor het volgen van de
Meester: ‘hij was ontdaan, want hij
was heel rijk’ (Lc 18, 23).

Haar wezen

Vreugde is een hartstocht die
voortkomt uit de ontmoeting met
datgene waarvan men houdt: een
gevoel van behagen dat niet puur
zintuiglijk is maar samen gaat met
het verstand. In de verhandeling
over de hartstochten in de Summa
Theologica legt de heilige Thomas
van Aquino uit dat de term vreugde
alleen wordt gebruikt voor het



plezier dat de rede vergezelt: daarom
spreken we bij dieren niet over
vreugde, maar over plezier.[3] De
vreugde is het geestelijk genot, de
derde en laatste trap van het
streefvermogen dat in het bezit is
gekomen van het goede dat tevoren
geliefd en gewenst werd. Het kan een
kortdurende ervaring zijn of een
langdurige actieve gemoedstoestand,
gekenmerkt door een positieve
emotie met een rationele component.
Daarom is het mogelijk plezier te
voelen zonder vreugde te ervaren of
tegelijkertijd plezier en verdriet te
voelen. Wanneer Thomas zich
afvraagt of vreugde een deugd is,
wijst hij erop dat ze niet tot de
theologische, morele of intellectuele
deugden behoort en daarom ‘is zij
niet een andere soort deugd dan de
naastenliefde, maar een concrete
daad en het gevolg van de liefde. Zij
wordt daarom beschouwd als een
van de vruchten van de heilige Geest
zoals de Apostel zegt in Galaten 5,22.



[4] Christelijke vreugde is dan ook
het gevolg van het bezitten van God
door middel van het geloof en de
liefde; het is de vrucht van het
beleven van alle deugden. In een
christen die uit geloof leeft, overtreft
de vreugde het niveau dat behaald
kan worden op grond van
temperament, gezondheid, welzijn,
professionele en sociale successen,
enz., en het is een gevolg van het
rijpingsproces van een rijk innerlijjk
leven: Je vreugde moet niet een
vreugde zijn die men fysiologisch
zou kunnen noemen, zoals die van
een gezond dier. Zij moet veeleer een
bovennatuurlijke vreugde zijn, die
voortkomt uit de volledige overgave
van alles en van jezelf aan de
liefdevolle zorgen van God, onze
Vader’ (De Weg, nr. 659).

In de boodschap van de heilige
Jozefmaria vormt vreugde een
belangrijk element in het volgen van
Christus en een karakteristieke



eigenschap van de geest van het
Opus Dei: Ik zou graag willen dat je
altijd tevreden bent, want de
vreugde is een wezenlijk bestanddeel
van je weg.’ (De Weg, nr. 665) Zowel
in De Weg als in De Voor wijdde hij
punten aan de vreugde
(respectievelijk 10 en 44); en in de
twee bundels met homilieén
(Christus komt langs en Vrienden van
God ) vinden we hoofdstukken met
titels zoals Een lichtend en vrolijk
thuis, De vreugde van Witte
Donderdag, Het zaaien van vrede en
vreugde, Christelijke vreugde (in de
Homilie De Heilige Maagd, oorzaak
van onze vreugde), Nederigheid en
vreugde en God houdt van wie met
vreugde geeft.

Haar fundament

Vreugde is één van de vruchten van
de werking van de heilige Geest in de
zielen, die er voornamelijk op gericht
is ons te identificeren met Christus



en die ons Abba, Vader, laat
uitroepen: ‘Allen die zich laten leiden
door de Geest van God zijn kinderen
van God’ (Rom 8, 14). Het erkennen
van onze kinderlijke afthankelijkheid
van God is ‘een bron van wijsheid en
vrijheid, van vreugde en
vertrouwen’.[5] De heilige
Jozefmaria drukte het met
overtuiging uit: ‘Als wij ons
uitverkoren kinderen van onze
Vader in de hemel voelen, wat wij
inderdaad zijn, waarom zouden wij
dan niet altijd bljj zijn? Denk daar
eens over na.’ (De Smidse, nr. 266);
‘Een raad die ik jullie herhaaldelijk
met nadruk heb gegeven: wees blij,
altijd blij! Laat degenen die zich niet
als een kind van God beschouwen,
zich maar triest voelen.” (De Voor, nr.
54).

‘De blijdschap is het noodzakelijke
gevolg van het kindschap Gods, want
we weten dat God, onze Vader, een
bijzondere voorliefde voor ons heeft;



dat Hij ons beschermt, ons helpt en
ons vergeeft.’(De Smidse nr. 332)
Bovendien voert ‘de totale
aanvaarding van de wil van God
noodzakelijk tot de vreugde en de
vrede, het geluk in het Kruis. - Dan
zal men ervaren, dat het juk van
Christus zacht is en Zijn last

licht.” (De Weg, nr. 758) De goddelijke
wil kan soms pijnlijk en
raadselachtig zijn, maar degenen die
in geloof leven, voelen aan dat zij
altijd het beste is, omdat ze weten
‘dat God in alles het heil bevordert
van die Hem liefhebben’ (Rom 8, 28).
Dit is hoe de heilige Thomas More
het ervoer, toen hij aan zijn dochter
Margaret schreef vanuit zijn
gevangenis in de Tower of London:
“Liefste dochter, laat je ziel nooit
verontrust worden door iets dat mij
in deze wereld kan overkomen. Er
kan niets gebeuren dan wat God wil.
En ik ben er zeer zeker van dat, wat
het ook is, hoe erg het ook mag lijken,
het echt het beste zal zijn.”[6] En de



heilige Jozefmaria schrijft in
diezelfde lijn: ‘God is mijn Vader, ook
al zendt Hij mij lijden. Hij bemint mij
met tederheid, ook al brengt Hij mij
wonden toe. En ik (...), in het
voetspoor van de Meester, zou ik mij
kunnen beklagen als ik het lijden als
reisgezel tegenkom? Het lijden zal
voor mij een zeker teken zijn van
mijn goddelijk kindschap, omdat hij
mij als zijn goddelijke Zoon
behandelt.” (De Kruisweg, Eerste
Statie, nr. 1) Vreugde is dus
verenighaar met pijnlijke
omstandigheden, moeilijkheden en
tegenslagen. Omdat heiligheid
inhoudt dat wij ons identificeren met
Christus, is het Kruis in het christelijk
leven onvermijdelijk. De heilige
Jozefmaria zal zelfs zeggen dat
vreugde ‘zijn wortels heeft in de
vorm van het Kruis.” (De Smidse, nr.
28)

Haar tegenovergestelde



Het tegenovergestelde van vreugde is
verdriet, veroorzaakt door het niet
bezitten van het geliefde goed. Als de
oorsprong van vreugde liefde is —
zoals gezegd het gevolg en de daad
van liefde - dan zal de oorsprong van
verdriet egoisme zijn. De heilige
Thomas wijst erop dat verdriet ‘zijn
oorsprong heeft in ongeordende
eigenliefde, die geen speciale
ondeugd is, maar eerder de
gemeenschappelijke wortel van alle
ondeugden.’[7] Het zijn dus niet pijn
of moeilijkheden die vreugde
tegenwerken, maar eerder het
verdriet dat kan ontstaan door een
gebrek aan geloof en hoop in die
situaties. Om deze reden wordt
verdriet gezien als een ziekte van de
ziel die kan ontstaan door een
fysiologische oorzaak (ziekte of
uitputting) of een morele oorzaak: de
begane zonde en het gebrek aan
beantwoording aan de genade, wat
kan leiden tot geestelijke traagheid
(acedia).



De heilige Jozefmaria waarschuwde
tegen de aanwezigheid van
droefheid, die hij beschouwde als
een ‘bondgenoot van de vijand’: ‘Ben
je de vreugde kwijt? - Denk dan: er is
een hindernis tussen God en mij. -
Bijna altijd zal het zo zijn.” (De Weg,
662) Aan de andere kant kan wie zich
kind van God weet niet toestaan dat
de persoonlijke zonden tot droefheid
leiden, want hij ontmoet de
barmhartige liefde van de Vader en
de ‘kracht’ om zijn zwaktes te
erkennen: ‘Als je gebreken je
terneerdrukken, moet je niet treurig
worden. - Beroem je op je
zwakheden, zoals de heilige Paulus;
want aan de kinderen is het
toegestaan de groten na te doen,
zonder te vrezen zich belachelijk te
maken.” (De Weg nr. 879); ‘Droefheid
is het residu van egoisme. Als we
voor de Heer willen leven, zal de
blijdschap ons niet ontbreken, ook
niet als we onze fouten en



kleinheden ontdekken.’ (Vrienden
van God, nr. 92)

Paus Franciscus waarschuwt voor
een gevaar dat een gebrek aan
vreugde kan veroorzaken: ‘Het grote
risico van de wereld van vandaag,
met haar veelsoortig en overstelpend
aanbod aan consumptieartikelen, is
een individualistische treurigheid die
voortkomt uit een gemakzuchtig en
hebzuchtig hart, uit een ziekelijk
zoeken naar oppervlakkige
genoegens, uit een geisoleerd
geweten. Wanneer het innerlijk
leven zich opsluit in eigen belangen,
is er geen plaats meer voor de ander,
komen de armen niet meer binnen,
luistert men niet meer naar de stem
van God, geniet men niet meer van
de zoete vreugde van zijn liefde,
klopt het enthousiasme van het
goede te doen niet meer.’[8]

Haar uitoefening



Een van de eerste christelijke
geschriften bevestigt dat ‘elke
gelukkige man goed doet, goed denkt
en verdriet veracht. Maar de
verdrietige man doet altijd
kwaad.’[9] Aangezien vreugde het
gevolg is van de liefde, doet eenieder
die de nabijheid van God zoekt en
reageert op de oproep tot heiligheid,
goed en bijgevolg stroomt zijn hart
over van vrede en vreugde: ‘Laat
ieder wat hij in zijn hart besloten
heeft, ten uitvoer brengen, zonder
pijn en zonder dwang, want God
houdt van een blijmoedig gever.’ (2
Kor 9, 7) ‘De christen is in de
maatschappij één tussen velen, maar
zijn hart stroomt over van de
vreugde van hem die zich voorneemt
de Wil van de Vader —met de
voortdurende hulp van de genade—
te volbrengen.” (Vrienden van God,
93)

In de bovengenoemde tekst van Paus
Franciscus over het gevaar van een



overdreven consumptiemaatschappij
die door individualistisch droefheid
wordt bevorderd, wijst hij indirect
op het tegengif: aandacht voor en
dienstbaarheid aan de ander. Het
samenleven in het gezin, op het werk
en in de maatschappij biedt
voortdurend gelegenheid het goede
te doen en vreugde te zaaien: ‘Zich
volledig aan de anderen geven is zo
doeltreffend, dat God het beloont met
een nederigheid die vol blijdschap
is.” (De Smidse, nr. 591)

We hebben allemaal behoefte aan
blije gezichten om ons heen. Daarom
is het de moeite waard om het advies
na te leven van een boek dat nog
steeds te koop is: Altijd blij om
anderen blij te maken (Jesus Urteaga,
1989). Het woord vreugde, in het
Engels, Joy, geeft de juiste volgorde
van onze interesses en liefdes aan:
Jezus, others, you.

Vicente Bosch



[1] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 30.

[2] Paus Franciscus, postsynodale
apostolische exhortatie Evangelii
gaudium, nr. 1.

[3] Heilige Thomas van Aquino,
Summa theologiae, 111, q. 31, a. 3.

[4] Ibid. , II-11, q. 28, a. 4.

[5] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 301.

[6] Heilige Thomas More, Een man
alleen. Brieven uit de Tower nr. 7.

[7] H. Thomas van Aquino, Summo
Theologiae, 1111, q. 28, a. 4.

[8] Paus Franciscus, postsynodale
apostolische exhortatie Evangelii
gaudium, nr. 2.



[9] De herder van Hermas, Tweede
boek, X, 3, 2-3.

Vicente Bosch

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/christelijke-vreugde/
(29-1-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/christelijke-vreugde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/christelijke-vreugde/

	Christelijke vreugde

