
opusdei.org

Brief van de prelaat
voor het Jaar van de
Barmhartigheid

"Laten wij de Paus danken, met
daden en met gebed, voor het
afkondigen van dit bijzondere
jubileum, dat een echte tijd van
genade voor de Kerk en voor de
wereld is."

4-11-2015

Mijn geliefde kinderen, moge Jezus
jullie behoeden!

1. Gezegend is God, de Vader van onze
Heer Jezus Christus, de Vader vol



ontferming en de God van alle
vertroosting (2 Cor 1, 3), die, wegens
de grote liefde waarmee Hij ons heeft
liefgehad, ons met Christus ten leven
heeft gewekt, hoewel wij dood waren
door onze zonden; aan zijn genade
dankt gij uw redding (….) En Hij heeft
ons samen met Hem doen opstaan en
zetelen in de hemelen, in Christus
Jezus (Ef 2, 4-6).

Woorden van sint Paulus die vanaf
het begin helpen ons te richten op
wat ik jullie met deze regels wil
doorgeven. Wat mij beweegt jullie te
schrijven is de wens dat wij ons zo
goed mogelijk voorbereiden om het 
Jaar van de Barmhartigheid te
beleven, dat afgekondigd is door
paus Franciscus, bij gelegenheid van
de 50e verjaardag van de afsluiting
van het 2e Vaticaans Concilie. Het
jaar zal zoals jullie weten beginnen
op 8 december a.s. en afgesloten
worden op het Hoogfeest van



Christus Koning, op 20 november
2016.

Toen de Heilige Vader zijn
voornemen bekend maakte om dit
buitengewone Heilig Jaar af te
kondigen, hebben wij de christelijke
vreugde gevoeld dat het samenvalt
met het laatste deel van het mariale
jaar voor het gezin, dat we in de
Prelatuur beleven. We hebben het
opgevat als nog een teken van de
bescherming van Onze Lieve Vrouw,
die wij in de litanie als Koningin van
het gezin en Moeder van
barmhartigheid aanroepen.

Met de voorspraak van onze Moeder
nemen wij onze toevlucht tot de
goedheid van de Heer, die een veilig
toevluchtsoord is en altijd bereid is
aan onze smeekbeden te voldoen en
onze persoonlijke noden te
verhelpen. We kunnen van de
goddelijke barmhartigheid meer
liefde, meer begrip, meer



broederlijkheid en meer
belangstelling voor de zielen
verkrijgen, want wij willen – als
leden van de Kerk – eraan bijdragen
om “de mens en zijn geschiedenis
een menselijkere betekenis te
geven”.[1] Wij gaan dag na dag voort
met een vaste hoop: de Hemel laat
niet na ons middelen aan te bieden
om vol vrede te zijn, in de zekerheid
dat de Allerheiligste Drie-eenheid
altijd voor Haar schepping zorgt.
Paus Franciscus herinnert ons eraan
dat wij vanuit de beschouwing van
de schepselen op kunnen stijgen tot
de beschouwing van de vaderlijke en
liefdevolle hand van God.[2]

Wij danken de Paus, met daden en
met gebed, voor het afkondigen van
dit bijzondere jubileum, dat een
echte tijd van genade voor de Kerk
en voor de wereld is. Het vervult ons
allen met grote vreugde dat de Paus
ons oproept om Onze Heer meer
nabij te zijn, in de vroomheid en in



de viering van de sacramenten –
vooral de Biecht en de Eucharistie –
en ook in de concrete uitingen van
broederlijke liefde jegens onze
naaste. Als wij volgzaam zijn aan de
Heilige Geest, zullen wij
gelijkvormiger worden aan Jezus
Christus en meer op de hemelse
Vader gaan lijken, wiens barmhartig
gelaat ons in Jezus Christus is
geopenbaard.

2. Deus, cui próprium est miseréri
semper et párcere: suscipe
deprecatiónem nostram,[3] God, aan
wie het eigen is altijd te vergeven en
barmhartig te zijn: neem onze
smeekbeden aan, herhalen we elke
dag. De barmhartigheid! Het blijkt
altijd nodig om – zoals de Kerk ons
uitnodigt – dieper door te dringen in
dit troostvolle goddelijke attribuut,
dat alle andere samenvat. Wij doen
het met kinderlijk vertrouwen. Bij
het afkondigen van dit buitengewone
jubileum schrijft de Paus dat



barmhartigheid «het woord is dat het
mysterie van de Allerheiligste Drie-
eenheid openbaart. Barmhartigheid:
het is de uiterste en hoogste daad
waarmee God ons tegemoet komt.
Barmhartigheid: het is de
fundamentele wet die woont in het
hart van iedere persoon, wanneer hij
met oprechte ogen kijkt naar de
broeder en zuster die hij ontmoet op
zijn levensweg. Barmhartigheid: het
is de weg die God en mens verenigt,
omdat zij het hart opent voor de
hoop voor altijd bemind te zijn
ondanks de beperking van onze
zonden».[4]

Er zijn 35 jaar verlopen sinds de
heilige Johannes Paulus II de
encycliek Dives in misericordia
publiceerde. Hij stond stil bij de
wenselijkheid om vaak deze
wonderbaarlijke uitdrukking van de
goddelijke liefde te overwegen. «De
veelvuldige ervaringen van de Kerk
en van de mensen van deze tijd



sporen ons hiertoe aan; ook de
smeekbeden om hulp van zoveel
mensenharten en hun lijden en
hoop, hun angsten eisen dit».[5]

De woorden van de heilige Johannes
Paulus II blijven niet alleen volledig
actueel, ze worden steeds
dringender: wij hebben altijd de
goddelijke goedertierenheid nodig,
maar het moet gezegd worden dat in
onze tijd deze nood nog urgenter is.
Wanneer paus Franciscus de Heilige
Deur in de verschillende pauselijke
basilieken zal openen, en iedere
bisschop in zijn respectievelijke
diocees «zullen wij het leven van de
Kerk, heel de mensheid en de
immense kosmos toevertrouwen aan
de heerschappij van Christus, opdat
Hij Zijn barmhartigheid als de
morgendauw uitstort voor een
vruchtbare geschiedenis, die
opgebouwd zal moeten worden met
de inzet van allen in de nabije
toekomst».[6] De heilige Jozefmaria



heeft er, als gevolg van zijn
persoonlijke ervaring, vanaf het
begin van het Werk, uitdrukkelijk bij
ons op aangedrongen ons te wenden
tot deze geweldige liefde van God,
die Zijn kinderen, de mensen, niet in
de steek laat. Hij heeft ons op
ontelbare manieren voorgesteld hoe
wij aan de poort van Jezus’ Hart
moesten kloppen.

3. De heilige Jozefmaria heeft ons
geleerd alle wegen op aarde te
doordrenken met de barmhartigheid
die Jezus Christus op aarde is komen
brengen en hij concretiseerde: onze
overgave, ten dienste van de
zielen, is een uiting van deze
barmhartigheid van de Heer, niet
alleen jegens ons, maar jegens de
hele mensheid.[7] Laten wij aan de
hand van onze Vader voortgaan om
met de Heer mee te werken opdat
deze stroom van barmhartige liefde,
die vanuit het gewonde Hart van
Jezus voortdurend over de mensheid



uitgestort wordt, overvloedig is in
elke christen en in alle mensen van
goede wil.

Met deze gevoelens en verlangens
nodig ik jullie, mijn dochters en
zonen, uit om met echte toewijding
en vreugde het Jaar van de
Barmhartigheid te beginnen. Wij
zullen ons laten inspireren door de
leer van de Heilige Schrift, waarvan
de bladzijden een schitterend loflied
op de goddelijke goedertierenheid
vormen; en wij zullen op bijzondere
wijze stilstaan bij het voorbeeld van
Christus, bij Zijn leven en Zijn leer,
waarbij we proberen in deze
vertrouwelijke omgang met onze
Redder, de stappen van de heilige
Jozefmaria te volgen, die steeds weer
zijn ogen richtte op de figuur van de
Goede Herder, die zich helemaal
geeft voor zijn schapen (vgl. Joh. 10,
1-18), en die ons en zovele andere
mensen de raad gaf steeds meer naar



de Heer van hemel en aarde te
kijken.

De barmhartigheid van God jegens de
mensheid

4. Het Oude Testament verkondigt al
op vele bladzijden het onpeilbare
mededogen van God tegenover zijn
schepselen. De Heer is vol liefde en
medelijden, lankmoedig en zeer
goedgunstig. De Heer is bezorgd voor
iedere mens, barmhartig voor al wat
Hij maakte (Ps 144 [145] 8-9). En de
profeten worden niet moe te
waarschuwen: keert terug tot Jahwe,
uw God, want genadig is Hij en
barmhartig, lankmoedig en vol liefde,
en Hij heeft spijt over het onheil (Jl
2,13).

Bij het Laatste Avondmaal bad Onze
Heer – volgens de Joodse traditie – de
Grote Hallel of grote hymne van
lofprijzing; een psalm die vertelt over
de wonderen die God in de
schepping en in de geschiedenis



heeft bewerkt; en aan het eind van
elk vers worden als refrein de
volgende woorden herhaald: want
eeuwig is zijn genade (Ps 135 [136]).

«Krachtens de barmhartigheid zijn
alle gebeurtenissen in het Oude
Testament vol van een diepe
heilzame waarde».[8] En evenzo
wordt deze eigenschap ten volle
duidelijk in het Nieuwe Testament
door middel van de verlossende
menswording van de Zoon van God.
Jezus zelf stelde, door zijn leven te
geven in het bloedige offer van het
Kruis en bij het instellen van de
Eucharistie en de andere
sacramenten, deze hoogste daad van
Liefde als fundamentele inhoud van
de goddelijke barmhartigheid.

Laten we vaak de passages van het
evangelie doornemen die het
medelijden en het begrip van Jezus
Christus jegens de mensheid tonen;
vanaf Zijn geboorte in Bethlehem tot



Zijn offer op Calvarië. Laten we
regelmatig stilstaan bij zo veel
bewijzen van zijn medelijdende
barmhartigheid: wanneer Hij zieken
genas en degenen die door de duivel
bezeten waren bevrijdde, wanneer
Hij de hongerige menigten voedde,
wanneer Hij met gulle handen het
brood van de goede leer uitdeelde,
wanneer Hij berouwvolle zondaars
tegemoet ging en hen vergaf,
wanneer Hij de leerlingen uitkoos,
wanneer Hij hen met een blik of
enkele woorden vermaande,
wanneer Hij de apostelen riep om
hen over de hele wereld uit te
zenden, toen Hij ons zijn moeder als
onze moeder gaf, toen Hij de
beloofde Heilige Geest stuurde enz.
In elk van zijn daden en woorden
toonde de Heer duidelijk het
barmhartige gelaat van God de
Vader.

Hetzelfde gebeurt in de loop van de
geschiedenis van de Kerk, na de



hemelvaart van Christus. Te midden
van de licht- en schaduwzijden die
op het pad van de christenen
verschijnen, heeft het nooit aan
interventies van de goddelijke
lankmoedigheid ontbroken: door de
Heilige Geest die in de Kerk leeft, en
met de werkelijke tegenwoordigheid
van Christus in de Eucharistie en de
altijd actuele voorspraak van de
heilige Maagd Maria worden ons de
stromen van barmhartigheid
geopenbaard die voortdurend over
de wereld worden uitgestort. Laten
we niet ophouden onze hemelse
Vader daarvoor te danken: laten we
de deur van ons hart heel wijd
openen en trachten dat ook anderen
zich met de goddelijke genade laten
doordrenken.

De geschiedenis van Gods
barmhartigheid

5. In zijn encycliek Dives in
misericordia heeft de heilige



Johannes Paulus II de
barmhartigheid in het centrum van
het leven van de Kerk, in de
geschiedenis van de mensheid
geplaatst. «In de eschatologische
voleinding zal de barmhartigheid als
liefde geopenbaard worden, terwijl
in de situatie van deze wereld, in de
menselijke geschiedenis – die tevens
de geschiedenis van zonde en dood is
– de liefde voornamelijk als
barmhartigheid geopenbaard moet
worden en ook als zodanig betoond
moet worden. Het Messiaanse advies
van Christus – een advies tot
barmhartigheid – wordt tot
programma van zijn volk, een
programma van de Kerk. Maar
midden in het hart van de Kerk staat
steeds het kruis, omdat in het kruis
de openbaring van de barmhartige
liefde haar hoogtepunt bereikt».[9]

Inderdaad kunnen we het kruis niet
van de verrijzenis scheiden, die
beide de goddelijke liefde openbaren;



in heel het paasmysterie uit zich de
barmhartigheid van God. De zalige
Paulus VI zei dat «de hele
geschiedenis van onze verlossing
door de goddelijke barmhartigheid
wordt geleid, die de menselijke
ellende tegemoet komt».[10]

Christus nam onze zonden op zich en
«is eenmaal geofferd, om de zonden
van allen op zich te nemen» (Hebr 9,
28). Onze Lieve Vrouw heeft volledig
vrij de overgave aanvaard van Hem
die, doordat Hij onze menselijke
natuur had aangenomen afgezien
dan van de zonde (vgl. Hebr 4, 15),
een echt medelijden kon laten zien.
Met het Magnificat sprak Maria de
profetie uit: barmhartig is Hij van
geslacht tot geslacht (Lc 1, 50).

6. Mijn dochters en zonen: wij horen
bij deze geslachten – en daar
verheugen wij ons over – die de
barmhartige daden van God
bezingen. In zijn persoonlijk leven en



in dat van het Opus Dei ontdekte
onze Vader voortdurend de
voorkeursliefde van de Heer. Vaak
herhaalde hij datde hele
geschiedenis van het Werk een
geschiedenis is van
barmhartigheden van God. Noch
in deze brief –zo benadrukte hij in
de jaren 60– noch in andere
documenten, al zou ik er nóg zo
veel schrijven, zou ik alles kunnen
vertellen over deze voorzienigheid
van Gods goedheid, die altijd
voorafgegaan is aan de stappen
van het Werk en deze heeft
begeleid.[11] In deze context
twijfelde hij er niet aan om te
bevestigen dat de geschiedenis van
het Opus Dei geknield zou moeten
worden geschreven.[12] Zo
onderstreepte hij beeldend dat het
initiatief bij de stichting en
ontwikkeling van het Werk altijd van
God is uitgegaan; hém kwam het
alleen toe een trouw instrument van
deze goddelijke wil te zijn.



Het is inderdaad zo dat het bestaan
van de heilige Jozefmaria en van het
Opus Dei heel nauw met elkaar
verbonden zijn, zonder dat het
mogelijk is ze vanaf 1928 te
onderscheiden of te scheiden. In het
Werk is alles door God gedaan –
heeft hij in een meditatie
uitgeroepen – wat was er menselijk
gesproken? Slechts een goed
humeur, veel liefde tot Jezus
Christus en Zijn Kerk, en ijver om
te volharden, zelfs in het
onmogelijke. De Heer heeft zich
van mij bediend zoals ik, als kind,
met de loden speelgoedsoldaatjes
speelde: ik bracht ze waar ik
wilde, soms onthoofdde ik ze…. Zo
heeft de Heer met mij gedaan: Hij
heeft mij over de paden geleid die
Hij wilde, Hij heeft toegestaan dat
men mij dreunen gaf, omdat ze
goed voor me waren.[13]

Elk van deze omstandigheden heeft
onze stichter geholpen zijn trouw en



zijn overgave in de handen van de
Heer te louteren. Zoals paus
Franciscus heeft opgemerkt:
«Iemand weet heel goed dat zijn
leven vrucht zal dragen, maar
zonder de pretentie te weten hoe,
waar of wanneer. Hij heeft de
zekerheid dat geen enkel van zijn
met liefde verrichtte werken, geen
van zijn oprechte zorgen voor de
anderen, geen daad uit liefde voor
God verricht, geen enkele
edelmoedige moeite, noch pijnlijk
geduld verloren gaat».[14] Daarom
verloor onze Vader nooit de vrede: 
mijn kinderen, met het berouw
komt de liefde; geen van deze
werken, geen enkele moeite heeft
me het gaudium cum pacedoen
verliezen, want God heeft me
geleerd lief te hebben, en nullo
enim modo sunt onerósi labóres
amántium(heilige Augustinus, De
bono viduitátis, 21, 26); voor wie
liefheeft, is het werk nooit een
zware last. Daarom is het



belangrijk te leren liefhebben,
want in eo quod amátur, aut non
laborátur, aut et labor amátur
(Ibid.):waar liefde is, is alles geluk.
En dit is de grote genade van God
geweest: dat hij mij als een klein
kind geleid heeft, me heeft geleerd
lief te hebben. Toen ik nauwelijks
een volwassen jongen was, heeft de
Heer in mijn hart een zaadje van
vurige liefde gezaaid, en dit zaadje
is vandaag, mijn dochters en
zonen, een bladerrijke boom met
een slanke stam, die met zijn
schaduw een legioen zielen het
leven teruggeeft[15].

7. Dat was de houding van de heilige
Jozefmaria. Zijn toewijding aan deze
veilige goddelijke haven, die we
overwegen, zat diep: hij leerde het
van zijn ouders thuis; die toewijding
verdiepte zich tijdens zijn
voorbereiding op het priesterschap
in het seminarie van Logroño en in
dat van San Carlos, in Zaragoza, waar



een beeltenis van het Hart van Jezus,
brandend van liefde en met doornen
gekroond, hem diep raakte.
Vervolgens, gedurende de Spaanse
burgeroorlog, raakte dit hem op een
nieuwe manier, zoals hij in een tijd
van gebed beschrijft, aan de
vooravond van het Hoogfeest van het
Heilig Hart:

Mijn God, ik wil mezelf nu vlakbij
de wond in uw borst zien; en aan
al mijn kinderen denken, aan allen
die nu levende ledematen zijn van
dit levende Lichaam dat Uw Werk
is. Ik noem hen bij hun naam en
overweeg hun kwaliteiten, hun
deugden, hun gebreken, en
vervolgens zal ik U smeken, terwijl
ik ze één voor één naar U toe duw:
“Naar binnen!” Ik zal ze een plaats
geven in Uw Hart. Zo wil ik met elk
van hen doen en met allen die
gedurende de eeuwen, tot aan het
einde van de wereld, na hen erbij
komen om deel uit te maken van



deze bovennatuurlijke familie.
Allen, allen verenigd in het Hart
van Christus, allen één geworden
door de liefde voor Hem, en allen
onthecht van de aardse zaken
door de kracht van deze liefde, die
vergezeld gaat van de versterving.
We willen zijn als de eerste
christenen; we zullen hun geest in
de wereld doen herleven. Laten we
daarom beginnen in het Werk deze
bewering waar te maken:
congregávit nos in unum Christi
amor.[16]

Tijdens de heilige Mis zei de heilige
Jozefmaria na de consecratie altijd in
stilte, innerlijk, het gebed tot de
barmhartige Liefde dat hij in zijn
jeugd geleerd had. In het
allerbeminnelijkst Hart van Jezus
ontstond de bron van zijn
vaderschap in het Opus Dei, dat zich
uitstrekte tot zijn dochters en zonen
van alle tijden; en in het Heilig
Misoffer werd hij vervuld met de



verlossende ijver van Christus voor
de gehele mensheid. Deze
overwegingen zullen ons helpen
eveneens zeker en optimistisch te
zijn tijdens de zware tijden die zich
in de wereldgeschiedenis of in ons
persoonlijk bestaan kunnen
voordoen. God is altijd dezelfde:
almachtig, oneindig wijs, barmhartig;
en te allen tijde weet hij uit het
kwaad het goede te halen; uit de
nederlagen, grote overwinningen
voor hen die op Hem vertrouwen,

8. In de jaren 70, toen een ernstige
crisis in geloof en moraal in de zielen
een hevige schade aanrichtte,
ontving de heilige Jozefmaria een
nieuw licht uit de hemel, dat zijn
onwrikbaar vertrouwen in Gods
voortdurende hulp bevestigde. Op 23
augustus 1971, na het vieren van de
Heilige Mis, brandde de Heer enkele
woorden in zijn hart die, met een
lichte variatie, afkomstig zijn uit de
brief aan de Hebreeën: adeámus cum



fidúcia ad thronum grátiæ, ut
misericórdiam consequámur (Hebr 4,
16). Meteen deelde hij dat mee aan
ons die op dat moment bij hem
waren; enkele weken later vertelde
hij het opnieuw, in de intimiteit van
een familiebijeenkomst, aan zijn
zonen in Rome:

Ik ga jullie iets vertellen, waarvan
God onze Heer wil dat jullie het
weten. Wij kinderen van God in het
Opus Dei adeámus cum fidúcia – 
gaan met veel geloof – ad thronum
glóriæ, naar de troon van de
glorie, de allerheiligste Maagd
Maria, Moeder van God en onze
Moeder, tot wie we ons zo vaak
hebben gericht als tot de Zetel der
Wijsheid, ut misericórdiam
consequámur, om barmhartigheid
te verkrijgen. (...)

Laten we door het allerzoetst Hart
van Maria naar het allerheiligst
en barmhartig Hart van Jezus



gaan, om Hem te vragen vanwege
Zijn barmhartigheid Zijn macht in
de Kerk te tonen en ons met kracht
te vervullen om vooruit te gaan op
onze weg en veel zielen tot Hem te
trekken.[17]

Deze zekerheid zette hem ertoe aan
onophoudelijk in het Woord van God
te zoeken naar de meest geschikte
teksten over deze toegeeflijkheid en
bescherming van de Heer, om ze in
zijn persoonlijk gebed te overwegen.
Zo sprak hij een jaar later opnieuw
over een ontdekking die zijn ziel veel
optimisme en vertrouwen gaf zodat
het hem hielp het grote verdriet te
overwinnen welke de situatie van de
Kerk hem bezorgde.

De laatste tijd– zei hij –heb ik veel
nagedacht over enkele teksten van
de Heilige Schrift die spreken over
de goddelijke barmhartigheid. Ik
weet heel goed dat de exegeten
verschillende betekenissen aan dit



woord geven, en barmhartigheid
niet alleen opvatten als wat de
gewone taal eronder verstaat:
mededogen, medelijden, maar ook
een soort van trouw die God jegens
Zijn schepselen heeft.

Kijk, hoe mooi dit is! God Onze
Heer heeft zo’n groot mededogen
met de mensen – want Zijn
barmhartigheid houdt tevens
mededogen in – , dat Zijn trouw
Hem ertoe brengt barmhartig te
zijn jegens ieder van ons, naar ons
te kijken met de liefde van een
vader en een moeder.[18]

Hij begreep de woorden van de
Heilige Schrift, die hij al in zijn jeugd
overwoog, steeds dieper: God vindt
Zijn vreugde bij de mensen (vgl. Spr
8, 31), en daarom kon hij vol
zekerheid verder gaan met de
ontwikkeling van het Opus Dei;
terwijl hij over geen enkel middel
beschikte, moedigde dit



“welbehagen” van God hem aan erop
te vertrouwen dat het Werk vooruit
zou gaan.

Rechtvaardigheid en barmhartigheid

9. Van de parabels waarmee de
Meester aan zijn leerlingen de
eigenschappen van het rijk der
hemelen uitlegde, kiest sint Lucas –
door een van de grote christelijke
dichters[19] de notaris van de
zachtmoedigheid van Christus
genoemd – drie lessen uit die
expliciet beschrijven met hoeveel
zorg God de Zijnen zoekt: die van het
verloren schaap, die van de verloren
drachme en die van de verloren
zoon. In die drie «openbaart Jezus
het wezen van God als die van een
Vader die het nooit opgeeft, totdat Hij
de zonde heeft kunnen vergeven en
de afwijzing met Zijn mededogen en
barmhartigheid heeft overwonnen».
[20]



Dit allerbeminnelijkst Hart komt met
name tot uiting in de parabel van de
vader die geduldig, dag na dag, de
terugkeer afwacht van zijn
ondankbare zoon, om hem te
vergeven zodra hij teruggekomen is.
De heilige Johannes Paulus II heeft
het hier duidelijk over gehad in de
encycliek Dives in misericórdia, en er
met klem op gewezen hoe deze les op
iedere mens van toepassing is. «De
gelijkenis raakt indirect aan elke
schending van het verbond van de
liefde, ieder verlies van genade,
iedere zonde (...). De erfenis die hij
had ontvangen van zijn vader was
een bron van materiële goederen,
maar belangrijker dan dat was zijn
waardigheid als zoon in het ouderlijk
huis, (…) het besef van zijn
verkwanselde afkomst».[21]

Onze Vader heeft met betrekking tot
deze gelijkenis gezegd: de
barmhartigheid die God ons
betoont, moet ons altijd ertoe



aanzetten terug te keren. Mijn
kinderen, het is beter niet van Zijn
zijde te wijken, hem niet te
verlaten; maar als jullie door
menselijke zwakheid toch ooit
weggaan, kom dan vlug
teruggerend. Hij ontvangt ons
altijd, zoals de vader van de
verloren zoon, met meer liefde dan
ooit.[22]

Hoewel in de originele tekst – zo
merkt de heilige Johannes Paulus II
op – het woord ‘rechtvaardigheid’
niet wordt gebruikt, evenmin als
‘barmhartigheid’, «is de relatie tussen
rechtvaardigheid en liefde die als
barmhartigheid wordt aangeduid, met
de uiterste zorg in de centrale leer
van het evangelische beeld
ingeplant. Want het staat nu
duidelijker vast dat liefde overgaat in
barmhartigheid, telkens als men
boven de vastgestelde norm van de
rechtvaardigheid moet uitgaan, juist



omdat deze norm exact en vaak te
beperkt is».[23]

De heilige Jozefmaria heeft deze
praktische eenheid van
rechtvaardigheid en liefde in het
gedrag van de moeders ontdekt.[24]
De rechtvaardigheid van God bevatte
voor hem intense gevoelens van
barmhartigheid[25].We kunnen
ons niet tot de Heer richten met
een beroep op onze rechten, maar
we moeten vragen dat Hij ons
barmhartig is, zoals een van de
psalmen bidt: Miserére mei, Deus,
secúndum magnam misericórdiam
tuam (Ps50, 2). Heer, heb
medelijden met mij in Uw grote
barmhartigheid. We zoeken niet
onze toevlucht bij Hem om
rechtvaardigheid te eisen.[26]

10. Het ontbreekt niet aan mensen
die de rechtvaardigheid tegenover de
barmhartigheid stellen. De paus
heeft ons bij de afkondiging van het



jubileumjaar gewaarschuwd voor
deze vergissing: «Het zijn niet twee
aan elkaar tegengestelde aspecten,
maar twee dimensies van één
werkelijkheid die zich geleidelijk
ontwikkelt, totdat zij haar
hoogtepunt bereikt in de volheid van
de liefde. (…)

»Bij de aanblik van een rechtspraak
als louter naleving van de wet, die
mensen verdeelt in rechtvaardigen
en zondaars, is Jezus ertoe geneigd
het grote geschenk van de genade te
laten zien, die vergeving en zaligheid
wil bieden aan de zondaars om hen
vergeving en verlossing te schenken.
Het is begrijpelijk waarom, in het
bijzijn van een dergelijk bevrijdend
perspectief en bron van
vernieuwing, Jezus door de
Farizeeërs en de wetgeleerden
verworpen werd».[27]

Onze toevlucht nemen tot de
goddelijke barmhartigheid



11. Als vrucht van een speciale
genade van God – ik heb hier eerder
aan herinnerd – heeft onze Stichter
de schitterende flonkeringen van de
goddelijke goedertierenheid, die in
de Heilige Schrift beschreven staan
steeds dieper leren kennen. Toen hij
bijvoorbeeld commentaar gaf op het
wonder van de opwekking van de
zoon van de weduwe van Naïm, bleef
hij stilstaan bij de manier waarop 
Onze Lieve Heer van ons hield om
heilige redenen, die ons misschien
niet zouden ontroeren. Sint Lucas
zegt: misericórdia motus super
eam (Lc 7, 13), Hij handelde uit
medelijden, uit barmhartigheid
jegens deze vrouw terwijl er
andere, menselijk gezien redelijke,
argumenten waren: ze was arm,
ze was weduwe en had geen
andere zoon dan deze.[28]

Die rouwstoet bestond uit een
talrijke menigte, en Jezus werd ook
vergezeld door mensen; maar alléén



Hij dringt door in de droefheid en de
smart van die moeder en Hij gaat
naar haar toe. Is het niet
bewonderenswaardig dat de Meester
zich laat ontroeren door de
barmhartige gesteltenis van zijn Hart
zonder te wachten tot wij Hem onze
noden kenbaar maken? Deze
goddelijke en menselijke houding
van de Verlosser moet voor ons een
sterke stimulans zijn om op ieder
moment een beroep op Hem te doen. 
Jullie en ik – heeft onze Vader
benadrukt – moeten ook onze
toevlucht nemen tot de
barmhartigheid van de Heer.
Tegenover God hebben we geen
enkel recht. Zelf zie ik in ieder
geval met overduidelijke
helderheid dat ik Hem niet kan
zeggen: Heer, ik eis dit van U; zelfs
al weet ik dat ik Zijn kind ben en ik
me ook zo voel. Ik ga naar Hem toe
met zuchten van berouw, en vraag
om Zijn barmhartigheid[29], met
een beroep op Zijn genade.



Tijdens zijn laatste jaren op aarde,
toen hij de drang voelde om met
meer vertrouwen en ijver de
vergeving van God te zoeken, heeft
de heilige Jozefmaria het
schietgebedje langer gemaakt
waarmee hij zich in 1952 tot het
Heilig Hart van Jezus had gericht om
Hem het Werk, zijn apostolische
activiteiten en de noden van de Kerk
en de mensheid toe te vertrouwen: 
Cor Iesu Sacratíssimum et
Miséricors, dona nobis pacem!
Sindsdien nam onze Vader bij alles
wat hij deed nog steeds méér zijn
toevlucht tot de bescherming van de
Hemel ten gunste van de wereld, de
Kerk en de zielen.

Hier zien we de voornaamste vrucht
die we van God afsmeken in het jaar
dat aan Zijn barmhartigheid wordt
gewijd: dat de maatschappij opnieuw
de weg mag volgen van de geboden,
dat de zielen zich laten aansteken
door het vuur van Gods liefde, dat in



alle hoeken van de Kerk een
heropleving mag komen van de
duidelijke leer en van de ware
vroomheid. Ik maak me de woorden
van de paus van harte eigen:
«Hoezeer wens ik dat de komende
jaren doordrenkt zijn van
barmhartigheid om iedereen
tegemoet te gaan en de goedheid en
tederheid van God te brengen! Moge
allen, zij die geloven en zij die veraf
zijn, de balsem van de
barmhartigheid bereiken als teken
van het Rijk van God, dat al midden
onder ons aanwezig is».[30]

Wees barmhartig zoals uw hemelse
Vader barmhartig is

12. De kerk herbergt een constant
verlangen om Gods liefde bij de
mensen te brengen, zonder iemand
uit te sluiten. Echter, zoals paus
Franciscus opmerkt, “misschien
hebben wij te lang vergeten op de
weg van de barmhartigheid te wijzen



en deze te bewandelen. Enerzijds
heeft de verleiding om altijd en
alleen maar de gerechtigheid te
pretenderen, doen vergeten dat dit
de eerste noodzakelijke en
onmisbare stap is, maar de Kerk
moet verder gaan om een hoger en
belangrijker doel te bereiken”.[31]

Het is niet genoeg om God vergeving
te vragen voor onze zonden en die
van alle mensen. Naast dit
onvervangbare gebed, komt het er op
aan de barmhartigheid met onze
naasten in de praktijk te beleven.
Want als iemand zegt dat hij God
liefheeft, terwijl hij zijn broeder haat,
is hij een leugenaar; want als hij zijn
broeder die hij ziet niet liefheeft, kan
hij God niet liefhebben die hij nooit
heeft gezien. Dit gebod hebben wij dan
ook van Hem gekregen: wie God
liefheeft moet ook zijn broeder
liefhebben. (1Joh 4, 20-21).



De werken van barmhartigheid, zo
vaak in de Kerk verkondigd en
beoefend, bieden ons een goede kans
onze goede bedoelingen met daden
te tonen. Het «zijn daden van
naastenliefde waardoor we de
medemens te hulp komen in zijn
lichamelijke en geestelijke
noden»[32] volgens de uitleg van de 
Catechismus van de Katholieke Kerk.
En deze regelmatig uit te voeren is
een van de aanbevelingen van de
paus voor dit jaar. “De prediking van
Jezus houdt ons deze werken van
barmhartigheid voor, opdat wij er
ons rekenschap van kunnen geven of
wij wel of niet leven als Zijn
leerlingen”.[33]

Jezus heeft het op een heldere
manier in het Evangelie beschreven
en zo een duidelijk criterium
vastgesteld:Zoals gij wilt dat de
mensen u behandelen, moet gij het
hun doen. Als gij bemint wie u
beminnen wat voor recht op dank



hebt ge dan? Ook de zondaars
beminnen wie hen liefhebben. Als gij
weldoet aan wie u weldaden bewijzen,
wat voor recht op dank hebt ge dan?
Dat doen de zondaars ook. Als gij
leent aan hen van wie ge hoopt terug
te krijgen, wat voor recht op dank
hebt ge dan? Ook de zondaars lenen
aan zondaars met de bedoeling
evenveel terug te krijgen.

Neen, bemint uw vijanden, doet goed
en leent uit zonder er op te rekenen
iets terug te krijgen. Dan zal uw loon
groot zijn, dan zult ge kinderen zijn
van de Allerhoogste, die immers ook
goed is voor de ondankbaren en
slechten. Weest barmhartig, zoals uw
Vader barmhartig is. (Lc 6,31-36).

De lichamelijke werken van
barmhartigheid

13. De katholieke leer heeft de
lichamelijke werken van
barmhartigheid als volgt ingedeeld:
“de hongerigen spijzen, de



vreemdelingen herbergen, de
naakten kleden, de zieken en de
gevangenen bezoeken, de doden
begraven. Onder deze werken is het
geven van een aalmoes aan de
armen, een van de voornaamste
uitingen van de broederlijke
naastenliefde: het is ook een daad
van gerechtigheid die God
welgevallig is”.[34] Al deze werken
brengen het Mandatum novum (Joh
13, 34) in praktijk, het nieuwe gebod
van de naastenliefde dat Jezus ons
heeft overgeleverd. In navolging van
deze aanbeveling van de Verlosser
heeft de Kerk altijd blijk gegeven van
een speciale liefde voor de armen, de
zieken, de daklozen, mensen die
hulpeloos zijn ... De Kerk heeft die
woorden van de Heer bij het laatste
oordeel altijd voor ogen: Voorwaar,
Ik zeg u: al wat gij gedaan hebt voor
een dezer geringsten van mijn
broeders hebt gij voor Mij gedaan (Mt
25, 40). En met de gelijkenis van de
barmhartige Samaritaan heeft Jezus



benadrukt dat onze naastenliefde
zich uitstrekt tot iedere mens.

14. In het Opus Dei, een levend deel
van de Kerk, wordt er op
aangedrongen de lichamelijke
werken van barmhartigheid nooit te
verwaarlozen. Onze stichter
beoefende ze al in de eerste jaren
van het Werk door de zieken in de
ziekenhuizen van Madrid te
bezoeken. Met grote edelmoedigheid
wijdde hij zich aan de mensen in hun
ellende die ze uit schaamte onder de
sluier van een ogenschijnlijk
normaal leven verborgen. En hij
leerde de mensen die toen
deelnamen aan zijn apostolaat dit
ook zo te doen. Hij vertrouwde deze
activiteiten toe aan de bescherming
van Onze Lieve Vrouw, en zo zijn in
het Opus Dei de bezoeken aan de
armen van de Heilige Maagd Maria
ontstaan. Dit wordt nog steeds
gedaan, overal ter wereld waar
gelovigen van de prelatuur aanwezig



zijn: op zaterdag, de dag van de
Heilige Maagd Maria, worden de
jongeren uitgenodigd om een gift te
geven. Deze aalmoes is bestemd om
mensen in nood te helpen. Door de
armen te helpen wordt Maria
geëerd en de naastenliefde in
praktijk gebracht.[35] Ze zijn een
middel om de jeugd te vormen,
omdat ze de vrijgevigheid van de
jeugd bevorderen en zo groeien ze in
de liefde.

Terwijl de heilige Jozefmaria steeds
meer besefte hoezeer God voor Zijn
schepselen zorgt, deed het hem
verdriet te zien hoe de rijkdommen
van de aarde verdeeld zijn onder
een klein aantal mensen en hoe de
cultuurgoederen zijn
voorbehouden aan een kleine
kring. Daarbuiten heerst honger
naar brood en kennis. Daar zijn
mensenlevens die heilig zijn omdat
ze van God komen en die
eenvoudigweg worden behandeld



als dingen, als statistische
gegevens. Ik begrijp en deel dat
ongeduld, een ongeduld dat voor
mij een stimulans is om naar
Christus te kijken die ons blijft
vragen om het nieuwe gebod van
de liefde in praktijk te brengen. (…)

We moeten Christus herkennen in
onze broeders en zusters, de
mensen. In hen komt Christus ons
tegemoet. Een menselijk leven is
geen geïsoleerd leven, het is
vervlochten met dat van anderen.
Geen mens is als een vers dat op
zichzelf staat, we maken allen deel
uit van het goddelijk gedicht dat
God schrijft met de medewerking
van onze vrijheid.[36]

Hoeveel jongeren – jongens en
meisjes – en ook volwassenen
hebben Christus die arm is ontdekt
in deze broeders en zusters, wanneer
zij de ernstige ontberingen van hun
naaste ontdekten en zagen. Het heeft



hun houding van dienstbaarheid
jegens de anderen verbeterd! De
Heer, die oneindig edelmoediger is,
heeft speciale genaden in hun ziel
uitgestort: alleen Hij kent de
diepgaande bekeringen van veel
mensen, de beslissingen van een
totale overgave ten dienste van God
en de Kerk, opgewekt door de indruk
van deze bezoeken aan de
behoeftigen, ouderen, zieken,
gevangenen...

15. De activiteiten ten gunste van het
materieel welzijn van de naaste
hebben, samen met de ontwikkeling
van het Werk van God, en door de
apostolische spontaneïteit van de
gelovigen en de medewerkers van
het Opus Dei, steeds nieuwe vormen
gekregen, passend bij de eigen
tijdsomstandigheden en de
verschillende locaties. Zo zijn er
scholen ontstaan voor de
beroepsvorming van personen uit
zeer verschillende milieus, op het



platteland en in de buitenwijken van
de grote steden, voor mensen zonder
inkomen bestemde poliklinieken en
ziekenhuizen in verafgelegen wijken;
en de sociale projecten hebben zich
vermenigvuldigd – waaronder de
NGO's die hulp bieden in minder
ontwikkelde landen, of de
voedselbanken in landen die
beschouwd worden als meer
ontwikkeld, om slechts enkele
voorbeelden te noemen – die veel
mannen en vrouwen op momenten
van economische crisis, zoals nu, de
mogelijkheid bieden hun materiële
noden en die van hun gezinnen te
verlichten.

Ik ben God dankbaar voor de
uitbreiding van de gezamenlijke
initiatieven die door gelovigen en
medewerkers van de Prelatuur
ontplooid worden. Maar we mogen
hier geen genoegen mee nemen: met
de genade van God, steunend op de
hulp van veel mensen met een goed



hart – christenen of niet christenen –,
streven we naar een grotere
actieradius van deze projecten.

16. Sta me toe er nog eens bij jullie
op aan te dringen extra aandacht te
besteden aan de zieken: bij hen thuis,
in de ziekenhuizen en waar ook
maar iemand lijdt in lichaam of ziel;
en natuurlijk in de centra van het
Werk en de huizen van de
geassocieerden en surnumerairs. In
elke patiënt is Jezus op een
bijzondere manier aanwezig.

We moeten hun niet alleen alle
medische zorg die mogelijk is geven,
maar ook bijzondere aandacht
besteden aan hun geestelijke
bijstand: priesters, die het ontvangen
van de sacramenten van de
Verzoening en van de Eucharistie
mogelijk maken; leken, met hun
voorbeeld en goede raad opdat de
zieken – in de mate van het mogelijke
– een geest van gebed bewaren, die



beschouwing, dankzegging,
lofprijzing en smeekgebed is:
bijvoorbeeld het bidden van de
rozenkrans en de andere
uitdrukkingen van christelijke
vroomheid, die de mens met vreugde
vervullen, zelfs in het lijden. Zij
zullen blij zijn te ontdekken dat zij
met het opdragen aan God van hun
ziekte en lijden en de beperkingen
die ermee gepaard gaan, in hun
lichaam aanvullen wat nog ontbreekt
aan de verdrukkingen van de Christus,
ten bate van zijn lichaam, dat is de
Kerk (Col 1, 24), zoals de heilige
Paulus het schreef, wijzend op de
heilzame waarde van het lijden.[37]

Als hun ziekte ernstige vormen
aanneemt, zullen we ons uiterste
best doen om hen voor te bereiden
om de ziekenzalving met zoveel
mogelijk vrucht te ontvangen: de
Kerk verkondigt dat dit sacrament
van de barmhartigheid de kracht
bezit om zonden te vergeven en – als



dit goed is voor de ziel – ook ertoe
bijdraagt dat de zieke lichamelijk
vooruitgaat en zelfs kan genezen.[38]
De eeuwenoude traditie van de Kerk
bewijst dat dit sacrament een grote
vrede en rust brengt aan degenen die
het met een goede gesteltenis
ontvangen, zonder te wachten tot de
laatste ogenblikken van hun leven.
Wat een mooie catechese valt er te
doen met de families, die vaak – uit
onwetendheid of door de valse angst
om de zieken onrustig te maken –
geen beroep doen op de priester of
zijn hulp slechts inroepen wanneer
de geliefde personen zich al in een
stadium van bewusteloosheid
bevinden!

17. In de loop van de tijd zijn
sommige lichamelijke werken van
barmhartigheid op een andere
manier uitgelegd en uitgevoerd. De
zorg voor de pelgrims wordt nu
geformuleerd als “een dak bieden
aan wie dit niet heeft”. Tegenwoordig



betekent zoiets hulp bieden aan
migranten die hun land verlaten op
zoek naar werk, betere
levensomstandigheden, enz. Geen
enkele leerling van de Meester mag
de zorg voor deze mannen en
vrouwen, soms hele families, naast
zich neerleggen. Ik denk met name
aan de christenen die worden
vervolgd om hun geloof. Hun
gedwongen uittocht uit hun land
moet in ons het bewustzijn van de
gemeenschap van de heiligen
aanwakkeren.

Paus Franciscus heeft een dringende
oproep gedaan aan de autoriteiten
en aan alle mensen van goede wil om
concrete oplossingen te zoeken voor
deze noden. Reeds in zijn
apostolische exhortatie Evangelii
gaudium heeft hij ons gevraagd: “Het
is absoluut noodzakelijk aandacht te
schenken aan nieuwe vormen van
armoede en broosheid, waarin wij
geroepen zijn de lijdende Christus te



herkennen, ook als dit ons blijkbaar
geen tastbare en onmiddellijke
voordelen brengt: de daklozen, de
drugsverslaafden, de vluchtelingen,
de noodlijdende volken, de steeds
eenzamere en in de steek gelaten
ouderen, enz. De migranten vormen
voor mij een bijzondere uitdaging,
omdat ik herder ben van een Kerk
zonder grenzen, die zich moeder van
allen voelt”.[39] Kortgeleden heeft hij
als directe voorbereiding op het Jaar
van de barmhartigheid deze
dringende oproep nog versterkt.[40]

Laten wij ons aansluiten bij die
aansporingen van de paus, en er bij
familieleden, vrienden en bekenden
op aandringen deze goed voor ogen
te houden, overeenkomstig de
omstandigheden en mogelijkheden
van iedereen. Behalve bidden,
moeten we overwegen hoe we
persoonlijk kunnen bijdragen: we
kunnen het geweten van de publieke
opinie voor deze nood wakker



schudden maar ook helpen bij het
vinden van onderdak of van een
baan, een economische bijdrage
geven, enz. Terwijl we altijd met
persoonlijke verantwoordelijkheid
handelen, is een goede manier om
deze intentie te steunen ook: ons
betrokken voelen bij de initiatieven
van de bisdommen en parochies aan
wie de paus in het bijzonder deze
taak heeft toevertrouwd. Ik merk dat
velen van jullie, evenals
medewerkers en vrienden, al
meedoen met concrete initiatieven
om de vluchtelingen bij te staan: ik
dank jullie in naam van de Heer,
want het goede dat we aan deze
broeders en zusters van ons doen,
dat bewijzen we aan Jezus Christus
zelf.

De geestelijke werken van
barmhartigheid

18. De heilige Jozefmaria heeft ons
toevertrouwd: ik waag het te



zeggen dat, wanneer het erop lijkt
dat de sociale omstandigheden de
ellende, de armoede of de smart
uit een bepaald milieu hebben
kunnen wegnemen, er juist dan
een dringendere behoefte is aan
christelijke naastenliefde die
erachter weet te komen waar men
troost nodig heeft in het
ogenschijnlijke algemene welzijn.
[41]

We moeten bedenken dat een gebaar
van liefde jegens onze naaste niet
alleen bestaat uit een materiële
bijdrage, hoe nodig deze ook mag
zijn. De paus klaagt erover dat «de
ergste achterstelling waaronder de
armen te lijden hebben het gebrek
aan geestelijke bijstand is».[42] In de
loop van haar geschiedenis is het
kenmerkend geweest voor de Kerk
dat ze de geestelijke werken van
barmhartigheid, zo reëel en altijd
actueel, heeft bevorderd: «de
twijfelenden raad geven, de



onwetenden onderrichten, de
zondaars vermanen, de bedroefden
troosten, beledigingen vergeven,
lastige personen geduldig verdragen,
tot God bidden voor de levenden en
de doden».[43]

Hoe fijngevoelig is deze geestelijke
naastenliefde! En hoe onmisbaar is
ze op deze momenten wanneer
zovelen lijden onder eenzaamheid,
onbegrip, vervolgingen, roddel- en
lasterpraat; of wanneer ze zonder
het pad dat naar de hemel leidt te
kennen met hun twijfels worstelen.
Want de verspreiding van de
sociale middelen tegen de plagen
van het lijden of van de armoede
maakt het tegenwoordig wel
mogelijk om humanitaire
resultaten te bereiken waar men
in andere tijden nog niet eens van
had kunnen dromen, maar ze
zullen nooit de doeltreffende –
menselijke en bovennatuurlijke –
tederheid kunnen vervangen van



dit directe, persoonlijke contact
met de naaste. Deze sociale
middelen zijn namelijk van een
ander niveau, want daarin
ontbreekt dat persoonlijke
contact, met een arme die in de
buurt woont, of met een zieke die
in een enorm groot ziekenhuis ligt
te lijden, of met weer een ander –
die misschien rijk is – die behoefte
heeft aan een moment van
liefdevolle aandacht, aan een
christelijke vriendschap om zijn
eenzaamheid te verlichten, aan
geestelijke steun die zijn twijfels en
scepsis kan oplossen.[44]

Laten we aan die gebeurtenis met de
bedelares denken, aan wie de heilige
Jozefmaria alleen zijn geestelijke
toewijding en de menselijke
genegenheid van een priester kon
bieden. Die vrouw besloot daaraan te
beantwoorden door haar leven op te
dragen voor het Werk. Toen hij haar
later in een ziekenhuis opnieuw



ontmoette en hoorde wat die
bedelares aan de Heer had
opgedragen, noemde hij haar de
eerste roeping onder zijn
toekomstige dochters.

19. Ik wil stilstaan bij een paar van
de talrijke initiatieven tot
saamhorigheid of van christelijke
broederlijkheid: de onwetende
onderrichten, raad geven aan wie die
nodig heeft, de beledigingen
vergeven. Het zijn tekenen van een
fijngevoelige naastenliefde, die wij
tegenover iedereen horen te
beoefenen, en in het bijzonder met
degenen die wij dichter bij ons
hebben: de leden van onze familie,
onze vrienden en collega’s, onze
kennissen …

Het is een heel belangrijke uiting van
barmhartigheid om de waarheden
van ons geloof te onderwijzen aan
degene die ze niet kent. Onze stichter
heeft dat in een paar woorden



samengevat: het geven van de goede
leer is onze grote zending. Hij heeft
vaak onderstreept dat de grote
vijand van God en van de zielen de
godsdienstige onwetendheid is en hij
heeft gezegd dat het werk van het
Opus Dei een grote catechese is, de
verlossende boodschap van de Kerk
binnen het bereik van iedereen
brengen en leren die in praktijk te
brengen. Wees ervan overtuigd,
dat je apostolaat bestaat in het
uitdragen van goedheid, licht,
enthousiasme, edelmoedigheid,
offervaardigheid, volharding in
het werk, verdieping in de studie,
totaliteit in het geven van jezelf,
goed van alles op de hoogte zijn,
absolute en vreugdevolle
gehoorzaamheid aan de Kerk,
volmaakte liefde…[45] Deze hele
onderneming vereist een
edelmoedige inspanning om de
mensen met wie we omgaan een
leerstellige, geestelijke en
apostolische vorming te geven. Wat



een vreugde wanneer de waarheid
van het Evangelie de verschillende
gebieden van ons doen en laten: het
beroeps-, sociale en culturele vlak,
verlicht!

Laten we in dit Jaar van de
Barmhartigheid onze inzet doen
groeien, opdat veel zielen naderen
tot de warmte van de Kerk, de Bruid
van Jezus Christus en onze Moeder.
Wij zullen dat, met de hulp van God,
bereiken als ieder van ons zich er
persoonlijk voor inzet om meer
vrienden, collega’s en kennissen in
contact met de vormingsmiddelen te
brengen.

20. Ook de manieren om goede raad
te geven aan wie dat nodig heeft zijn
heel verschillend. Om te beginnen
dienen we te getuigen met ons
gedrag. Zo deed Christus het tijdens
zijn verblijf op aarde, zoals de heilige
Jozefmaria ons vaak heeft herinnerd.
Onze Vader bleef graag bij dit



voorbeeld stilstaan met de woorden
waarmee de Handelingen van de
apostelen openen: over alles wat
Jezus gedaan en geleerd heeft (Hand 1,
1). In het verlengde van het
getuigenis door ons eigen gedrag
komt dan het moment om de juiste
woorden te gebruiken, vol
duidelijkheid en genegenheid,
zonder te kwetsen, uitgesproken in
het oor van onze vrienden of
kennissen: het apostolaat van
vriendschap en vertrouwen
waarop onze Vader zozeer heeft
aangedrongen.

Als iemand ook doet wat hij zegt, is
dat heel vruchtbaar! Soms zal het in
de vorm van de broederlijke
vermaning zijn, zoals het evangelie
leert (vgl. Mt 18, 15-17): een werk van
nobele, dappere en vruchtbare
barmhartigheid, dat voortkomt uit de
liefde, omdat we belang stellen in
onze vrienden.



«Tegenwoordig zijn we in het
algemeen heel gevoelig – heeft
Benedictus XVI wat dit betreft gezegd
– voor het aspect van de zorg en
liefde met betrekking tot het fysieke
en materiële welzijn van de anderen,
maar we houden bijna helemaal
onze mond wat betreft onze
geestelijke verantwoordelijkheid
voor onze broeders de mensen. Zo
was het niet in de Kerk van de eerste
tijden en in de gemeenschappen die
een rijp geloof hadden, waarin men
zich niet alleen interesseerde voor de
lichamelijke gezondheid van de
ander, maar ook voor die van zijn
ziel, voor zijn eindbestemming. (…)
Het is belangrijk deze dimensie van
de christelijke naastenliefde terug te
krijgen».[46] En hij voegde eraan toe:
«Tegenover het kwaad mogen wij
niet zwijgen. Ik denk hier aan de
houding van die christenen die zich
uit menselijk opzicht of gewoon uit
gemakzucht aanpassen aan de
algemeen heersende mentaliteit, in



plaats van hun broeders en zusters te
waarschuwen voor de denk- en
handelwijzen die tegen de waarheid
ingaan en niet de weg van het goede
volgen».[47]

Laten we de heilige Jozefmaria
dankbaar zijn omdat hij ons de
doeltreffendheid van deze
evangelische handelwijze heeft
ingeprent als een uitstekende, goede
en normale manier om onze naaste
te helpen. Deze manier komt voort
uit de liefde en wordt met echte
nederigheid en bovennatuurlijke
voorzichtigheid beoefend.

Want «de christelijke vermaning
wordt nooit door een geest van
veroordeling of verwijt bezield; ze
wordt altijd gegeven uit liefde en
barmhartigheid en komt uit een
ware zorg voor het welzijn van de
ander voort. De apostel Paulus zegt:
Als iemand op een misstap betrapt
wordt, moet gij, geestelijke mensen, zo



iemand in een geest van
zachtmoedigheid oprichten; let
tegelijk op jezelf, jij kunt ook in
verzoeking komen (Gal 6, 1).

»In onze wereld, die doordrenkt is
van individualisme – ging Benedictus
XVI verder – is het nodig het belang
van de broederlijke vermaning te
herontdekken, om gezamenlijk naar
de heiligheid te streven».[48]

21. De beledigingen vergeven is een
andere prachtige manier om de
naastenliefde te beoefenen. Spreekt
vrij, en ge zult vrijgesproken worden.
Geeft, en u zal gegeven worden; een
goede, gestampte, geschudde en
overlopende maat zal men u in de
schoot storten. De maat die gij
gebruikt, zal men ook voor u
gebruiken (Lc 6, 37-38). Laten we de
parabel overwegen van die man die
zijn mededienaar een heel kleine
schuld niet wilde kwijtschelden,
nadat zijn heer hem een enorme som



had kwijtgescholden. En wat was het
antwoord van die heer?: jij lelijke
knecht, heel die schuld heb ik je
kwijtgescholden, omdat je mij erom
gesmeekt hebt. Had jij dan ook geen
medelijden moeten hebben met je
mededienaar, zoals ik met jou
medelijden heb gehad? En in toorn
ontstoken leverde zijn heer hem over
aan de beulen, totdat hij zijn hele
schuld betaald zou hebben. Zo zal ook
mijn hemelse Vader met ieder van u
handelen die niet zijn broeder van
harte vergiffenis schenkt (Mt 18,
32-35).

De beledigingen vergeven vormt een
duidelijke aanwijzing van het feit dat
wij kinderen van God zijn en ons als
zodanig gedragen. Laten we dus
vooral niet blijven denken aan de
beledigingen die we moesten
incasseren, aan de vernederingen
die we ondergaan hebben —hoe
onterecht, onheus en onbehouwen
ook—; want het past niet bij een



kind van God een boekhouding bij
te houden om een staat van
beledigingen te kunnen tonen. Wij
kunnen het voorbeeld van Christus
niet vergeten.[49]Sint Lucas schrijft,
juist bij zijn beschrijving van het
Lijden van de Heer dat toen zij op de
plaats kwamen die Schedel heet, […]
zij Hem daar kruisigden, en zo ook de
misdadigers, de een rechts, de ander
links. En Jezus zeide: ‘Vader, vergeef
hun, want ze weten niet wat ze doen’
(Lc 23, 33-34).

Deze manier van handelen is
kennelijk niet gemakkelijk; maar de
genade van God maakt het te doen,
zoals het gedrag van zo vele
christenen laat zien die, vanaf de
eerste momenten van de
geschiedenis van de Kerk en ook nu,
niet alleen goedertieren wisten te
zijn, maar hun vervolgers oprecht
wisten te beminnen. In deze lijn
heeft de heilige Jozefmaria het
integere en blijvende besluit



genomen altijd en op ieder moment
te vergeven, wat hij bovendien
bevestigd heeft met zijn voorbeeld en
woorden.

De vijand niet haten. Geen kwaad
met kwaad vergelden. Vergeven
zonder wrok. Dat werd destijds —
en ook nu nog, laten we daar geen
doekjes om winden— beschouwd
als wereldvreemd, buitensporig
heldhaftig en buiten de
werkelijkheid staand gedrag.
Zover reikt de kleingeestigheid van
schepselen. Jezus Christus is
gekomen om alle volkeren te
redden. Hij wil ook de gelovigen
doen deelnemen in zijn
verlossingswerk. Daarom wil Hij
zijn leerlingen onderrichten —wil
Hij u en mij onderrichten— in een
grote, oprechte, zeer edele en
waardevolle liefde: wij moeten
elkaar liefhebben, zoals Christus
ieder van ons liefheeft. Alleen door
—ondanks onze eigen grofheid—



de goddelijke wijze van leven na te
volgen zullen wij erin slagen ons
hart te openen voor alle mensen,
hen veel intenser en op geheel
nieuwe wijze te beminnen.[50]

Wij zullen geoordeeld worden op
basis van onze werken van
barmhartigheid: «of wij te eten
hebben gegeven aan wie honger
heeft, en te drinken aan wie dorst
heeft. Of wij de vreemdeling hebben
opgenomen en gekleed wie naakt is.
Of wij tijd hebben gehad om bij wie
ziek en in de gevangenis is, te zijn
(vgl. Mt 25, 31-45). Ons zal eveneens
worden gevraagd, of wij hulp hebben
geboden om uit de twijfel te komen
die doet vervallen in angst en die
vaak de bron is van eenzaamheid; of
wij in staat zijn geweest de
onwetendheid te overwinnen waarin
miljoenen personen leven, vooral de
kinderen die verstoken zijn van de
noodzakelijke hulp om bevrijd te
worden uit de armoede; of wij



degenen die alleen en bedroefd zijn,
nabij zijn geweest; of wij degenen die
ons beledigen, hebben vergeven, en
iedere vorm van wrok en haat, die
leidt tot geweld, hebben afgewezen;
of wij geduld hebben gehad naar het
voorbeeld van God, die zo geduldig is
met ons; ten slotte of wij onze
broeders en zusters in ons gebed
hebben toevertrouwd aan de Heer.
In ieder van deze “kleinsten” is
Christus zelf aanwezig. Zijn vlees
wordt opnieuw zichtbaar als een
lichaam dat is gemarteld, gewond,
gegeseld, ondervoed, op de vlucht
is ... om door ons te worden herkend,
aangeraakt en bijgestaan met zorg.
Laten wij de woorden niet vergeten
van de heilige Johannes van het
Kruis: ‘In de avond van het leven zult
u geoordeeld worden
overeenkomstig uw liefde’».[51]

Het apostolaat van het sacrament van
boete en verzoening



22. Een ander werk van geestelijke
barmhartigheid, dat heel belangrijk
is, bestaat erin de mensen te helpen
de vriendschap met God die ze door
de zonde verloren hadden, terug te
krijgen. Hoe veel heeft de heilige
Jozefmaria – zoals ook de zalige
Álvaro del Portillo – aangedrongen
op het apostolaat van de biecht!
Net zo heb ik jullie herhaaldelijk
over dit punt gesproken, want het is
onmogelijk dat iemand vooruit gaat
in de kennis van en de liefde voor
Jezus Christus zonder te zorgen voor
de zuiverheid van zijn ziel, zonder
het veelvuldig ontvangen van het
sacrament van de Boete.

De Paus heeft het vaak over dit
sacrament. In de bul met de
afkondiging van het buitengewoon
jubileum wijst hij erop: «Laten wij
opnieuw het sacrament van de
verzoening met overtuiging in het
middelpunt plaatsen, omdat dit het
mogelijk maakt de grootheid van de



barmhartigheid werkelijk te ervaren.
Voor iedere boeteling zal het een
bron zijn van ware innerlijke vrede».
[52]

Laten we tegelijk de raad overwegen
die de stichter van het Opus Dei – die
uit het diepst van zijn ziel kwam –
aan zijn priesterzonen gaf, maar die
voor alle priesters geldt: de
overheersende passievan de
priesters van het Opus Dei (…) is
onderrichten en leiden van de
zielen: verkondigen en biecht
horen. Hier moeten jullie je tot het
uiterste voor inzetten, zonder
angst voor uitputting, zonder je
zorgen te maken over
tegenspraak: qui séminant in
lácrimis, in exultátione metent (Ps 
125, 5); wie onder tranen zaaien,
die oogsten met gejuich. De
zending van de leken, van mijn
dochters en zonen, is het hun
broeders de priesters te
overstelpen met werk – en



daardoor met vreugde – door veel
mensen met hun priesterlijk
dienstwerk in aanraking te
brengen.[53]

23. De biechtvaders
vertegenwoordigen reeds vanzelf
een «een waar teken (…) van de
barmhartigheid van de Vader»,
schrijft de paus. «Men wordt niet
zomaar biechtvader. Men wordt het,
wanneer wij vóór alles zelf als
eersten boetelingen worden op zoek
naar vergeving. Laten wij nooit
vergeten dat biechtvader zijn
betekent deelnemen aan de zending
zelf van Jezus en een concreet teken
zijn van de continuïteit van een
goddelijke liefde die vergeeft en redt.
(…)

»Niemand van ons is baas over het
sacrament – gaat paus Franciscus
verder – , maar een trouwe dienaar
van de vergeving van God. Iedere
biechtvader zal de gelovigen moeten



ontvangen zoals de vader in de
parabel van de verloren zoon: een
vader die zijn zoon tegemoet snelt,
ook al had hij zijn goederen
verkwist. Biechtvaders zijn geroepen
die berouwvolle zoon die naar huis
terugkeert, tegen zich aan te drukken
en zijn vreugde dat hij hem heeft
teruggevonden, tot uitdrukking te
brengen. Zij zullen nooit moe
worden ook naar de andere zoon te
gaan die buiten is blijven staan en
niet in staat is blij te zijn, om hem uit
te leggen dat zijn streng oordeel
onjuist is en geen zin heeft ten
overstaan van de grenzeloze
barmhartigheid van de Vader».[54]

Mijn dochters en zonen, laten we de
Heer vragen ons trouwe
instrumenten van Zijn
barmhartigheid te maken: de
priesters, door veel uren – alle uren
die ze maar kunnen – te wijden aan
de vergeving in de Naam van God; en
de leken, met het voortdurende



verlangen de zielen van hun
vrienden en kennissen – door een
oprechte en belangeloze
naastenliefde – voor te bereiden om
hen te helpen het sacrament van de
vreugde en van de vrede met veel
vrucht te beleven.

24. Ik wil niet verder uitweiden. Ik
raad jullie aan de bul Misericordiae
vultus te lezen en diepgaand te
overwegen en jullie eigen conclusies
te trekken. Daarin wordt ook
aangeraden om een pelgrimstocht te
maken naar een bedevaartsoord om
de gave van de volle aflaat te
verkrijgen die door de Kerk wordt
verleend, en zo in de komende
maanden de tedere en kinderlijke
devotie tot onze Moeder de
Allerheiligste Maagd Maria
overvloedig te doen groeien. «Moge
de lieflijkheid van haar gelaat ons
geleiden in dit Heilig Jaar, opdat wij
allen de vreugde van de tederheid
van God opnieuw kunnen



ontdekken. Niemand heeft zoals
Maria de diepte van het mysterie van
God, die mens is geworden, gekend.
Alles in haar leven krijgt vorm door
de aanwezigheid van de
barmhartigheid die vlees is
geworden. De Moeder van de
gekruisigde Verrezene is
binnengegaan in het heiligdom van
de goddelijke barmhartigheid, omdat
zij ten diepste heeft deelgehad aan
het mysterie van zijn liefde».[55]

Met alle genegenheid zegent jullie

jullie Vader

+ Javier

Rome, 4 november 2015.

[1]. 2e Vaticaans Concilie, Past. Const. 
Gaudium et spes, nr. 40.



[2]. Vgl. Paus Franciscus, Enc.Laudato
Si, 24-5-2015, nr. 77.

[3]. Preces van het Werk, Gebed.

[4]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr. 2.

[5]. Heilige Johannes Paulus II,
Litt.enc. Dives in Misericordia,
30-11-1980, nr. 1.

[6]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr. 5.

[7]. Heilige Jozefmaria, Brief
24-3-1930, nr. 1.

[8]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr. 7.

[9]. Heilige Johannes Paulus II,
Encycliek Dives in Misericordia,
30-11-1980, nr. 8.

[10]. Zalige Paulus VI, toespraak in de
algemene audiëntie, 14-4-1976.



[11]. Heilige Jozefmaria, Brief
25-1-1961, nr. 1.

[12]. Aantekeningen van een
meditatie, 11-4-1952.

[13]. Ibid.

[14]. Paus Franciscus, apost. Exhort. 
Evangelii gaudium, 24-11-2013, nr.
279.

[15]. Heilige Jozefmaria, Brief
25-1-1961, nr. 3.

[16]. Heilige Jozefmaria,
aantekeningen van een meditatie,
4-6-1937.

[17]. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 9-9-1971.

[18]. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst , 14-6-1972.



[19]. Vgl. Dante Alighieri, Monarchia,
1.

[20]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiæ vultus, 11-4-2015, nr. 9.

[21]. Heilige Johannes Paulus II, Litt.
enc. Dives in misericordia,
30-11-1980, nr. 5.

[22]. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst 27-3-1972.

[23]. Heilige Johannes Paulus II, Litt.
enc. Dives in misericordia,
30-11-1980, nr. 5.

[24]. Vgl. heilige Jozefmaria, Vrienden
van God,, nr. 173.

[25]. Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
309.

[26]. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 11-9-1971.



[27]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiæ vultus, 11-4-2015, nr.
20.

[28]. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 25-9-1971.

[29]. Heilige Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 9-9-1971.

[30]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiæ vultus, 11-4-2015, nr. 5.

[31]. Ibid., nr. 10.

[32]. Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2447.

[33]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiæ vultus, 11-4-2015, nr.
15.

[34]. Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 2447.



[35]. Heilige Jozefmaria, Instructie,
9-1-1935, nr. 196.

[36]. Heilige Jozefmaria, Christus
komt langs, nr. 111.

[37]. Vgl. heilige Johannes Paulus II,
apost. Brief Salvifici doloris,
11-2-1984.

[38]. Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 1520.

[39]. Paus Franciscus, Apost. exhort. 
Evangelium gaudium, 24-11-2013, nr.
210.

[40]. Vgl. paus Franciscus, toespraak
bij het Angelus, 6-9-2015.

[41]. Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1942, nr. 44.

[42]. Paus Franciscus, apost. Exhort. 
Evangelium gaudium, 24-11-2013, nr.
200.



[43]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr.
15.

[44]. Heilige Jozefmaria, Brief
24-10-1942, nr. 44.

[45]. Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
927.

[46]. Benedictus XVI, Boodschap voor
de Veertigdagentijd van 2013,
3-11-2011, nr. 1.

[47]. Ibid.

[48]. Ibid.

[49]. Heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, nr. 309.

[50]. Ibid., nr. 225.

[51]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr.
15. Het citaat van sint Jan van het
Kruis is uit Woorden van licht en
liefde, nr. 57.



[52]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr.
17.

[53]. Heilige Jozefmaria, Brief
8-8-1956, nr. 35.

[54]. Paus Franciscus, Bul 
Misericordiae vultus, 11-4-2015, nr.
17.

[55]. Ibid., nr. 24.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/brief-van-de-prelaat-voor-het-

jaar-van-de-barmhart/ (1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-voor-het-jaar-van-de-barmhart/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-voor-het-jaar-van-de-barmhart/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-voor-het-jaar-van-de-barmhart/

	Brief van de prelaat voor het Jaar van de Barmhartigheid

