
opusdei.org

Brief van de prelaat
(juni 2011)

De prelaat van het Opus Dei
citeert de Heilige Vader als hij
schrijft: "Pinksteren en
Sacramentsdag gelden bij
uitstek als een uitnodiging om
de vruchtbaarheid van de
eucharistische aanbidding te
herontdekken."

6-6-2011

Veelgeliefden: moge Jezus mijn
dochters en zonen bewaren!



Bij catechese aan kinderen die zich
voorbereidden op de Eerste
Communie, legde Benedictus XVI
enkele jaren geleden uit wat
aanbidding van God betekent. 
Aanbidden – zei hij – betekent
erkennen dat Jezus mijn Heer is,
dat Jezus mij wijst welke weg ik
moet inslaan, dat Hij me laat
begrijpen dat ik alleen goed kan
zijn als ik de weg die Hij mij heeft
gewezen ken en als ik die ook volg.
Aanbidden betekent daarom tegen
Hem zeggen: “Jezus, ik ben van U
en zolang ik leef zal ik U volgen; ik
zou deze vriendschap, deze band
met U, nooit willen kwijtraken.” Ik
zou ook kunnen zeggen dat
aanbidding betekent dat je Jezus
een omhelzing geeft en Hem
daarbij zegt: “Ik ben van U en ik
vraag U dat U ook altijd van mij
bent”. [1]

Ik heb deze tekst opgenomen omdat,
in de eenvoud van het antwoord, de



wezenlijke betekenis duidelijk wordt
van de houding die wij, als
schepselen, tegenover onze Schepper
moeten aannemen. Ik denk dat het
ook de gemeenschappelijke noemer
zou kunnen zijn van de feesten die
we de komende weken gaan vieren:
een feest van aanbidding en
dankbaarheid tegenover de Heer
voor al het goede dat Hij ons gegeven
heeft en blijft geven.

Gisteren was het feest van het bezoek
van Maria aan haar nicht Elisabeth.
We ontdekken in de woorden van de
heilige Elisabeth tot de Moeder van
God, die Jezus Christus in haar
allerzuiverste schoot droeg, een acte
van diepe aanbidding van het
mensgeworden Woord. Maanden
later ontving Jezus het eerbetoon van
een paar eenvoudige herders en van
een paar geleerde mensen, die naar
Betlehem kwamen om voor de
Koning van de joden neer te knielen.
De heilige Matteüs vertelt dat de



Wijzen, toen ze de plaats
binnengingen waarboven de ster
was blijven stilstaan, het Kindje in de
armen van zijn Moeder vonden en
dat zij het, nadat ze neerknielden, 
aanbaden. [2]

Een paar groten der aarde knielen
neer en aanbidden dit Kind, want het
innerlijk licht van het geloof heeft
hen God zelf doen herkennen. In
contrast daarmee is de zonde –
vooral de doodzonde – precies het
tegenovergestelde: God niet als God
willen erkennen, niet voor Hem
willen neerknielen, proberen – zoals
Adam en Eva in het aards paradijs – 
gelijk aan God te zijn, door de kennis
van goed en kwaad. [3] Onze eerste
voorouders hadden in hun
hoogmoed de ambitie om volledig
onafhankelijk te zijn van God.
Verleid door de duivel wilden ze de
heerschappij van hun Schepper niet
erkennen, noch zijn vaderlijke Liefde
aanvaarden. Dit is het grootste



drama van de mensheid, van de man
en de vrouw van alle tijden, zoals de
heilige Paulus in de eerste regels van
de Brief aan de Romeinen in
herinnering brengt. Voor de apostel
was de schuld van die heidenen dat
ze door hun ongerechtigheid de
waarheid onderdrukten. [4] God niet
erkennen als de Heer, Hem niet
aanbidden, terwijl ze toch genoeg
externe tekenen hadden gekregen.
Nadat ze God hadden leren kennen
door de wonderen van de schepping, 
hebben ze God niet de eer en dank
gebracht die Hem toekomt. Al hun
denken is op niets uitgelopen en hun
geest, die het inzicht verwierp, werd
verduisterd. [5]

Het is een tragedie die zich in de
huidige maatschappij, in ieder geval
in een groot deel van de wereld,
duidelijk aftekent. Het is niet mijn
bedoeling de zaken zwart af te
schilderen, ook ben ik niet
pessimistisch. Integendeel, het is een



feit waar we niet om heen kunnen en
dat voor ons een aansporing moet
zijn om de blijdschap van de
Waarheid te verkondigen. Nogmaals:
de betekenis van de aanbidding is in
een groot deel van de landen
verloren gegaan, en de consequente
christenen zijn geroepen om – met
bovennatuurlijk en menselijk
optimisme – deze houding bij andere
personen nieuw leven in te blazen.
Het is de enige houding die
overeenstemt met de ware staat van
de schepselen. Als de mensen God
niet aanbidden, zullen ze zichzelf
aanbidden in de verschillende
vormen die de geschiedenis laat zien:
macht, genot, rijkdom, wetenschap,
schoonheid..., zonder zich er
rekenschap van te geven dat dit alles,
losgemaakt van het wezenlijke
fundament dat God is, vergankelijk
is: «Het schepsel zonder Schepper
verdwijnt», [6], stelt het Tweede
Vaticaans Concilie kort en bondig.
Daarom is het bij de nieuwe



evangelisatie van het grootste belang
om degenen waarmee wij te maken
hebben de noodzaak en de betekenis
van de aanbidding te helpen
herontdekken. De naderende
hoogfeesten van Hemelvaart,
Pinksteren en Sacramentsdag gelden
bij uitstek als een uitnodiging om de
vruchtbaarheid van de
eucharistische aanbidding te
herontdekken (...), wat een
noodzakelijke voorwaarde is om
veel vruchten voort te brengen
(cfr. Joh 15, 5) en te voorkomen dat
onze apostolische actie zich
beperkt tot een steriel activisme,
maar dat het een getuigenis is van
de liefde van God. [7]

Moge je gebed altijd een oprechte
en werkelijke aanbidding van God
zijn. [8], schreef onze Vader in De
Smidse. Wat vinden we in de loop
van de dag veel momenten van
aanbidding, als we ze bewust weten
te beleven! Van het opofferen van het



werk ’s ochtends tot het
gewetensonderzoek ’s avonds kan en
moet heel onze dag worden omgezet
in gebed, in een eerbetoon aan onze
God.

De heilige Mis is, bovenal, een acte
van aanbidding van de Allerheiligste
Drie-eenheid, door middel van Jezus
Christus en in vereniging met Hem.
In het Gloria danken wij God voor
zijn immense glorie: niet vanwege
alle weldaden die Hij ons verleent,
maar omdat Hij God is, omdat Hij
bestaat, omdat Hij groot is. In koor
met de engelen en de gelukzaligen
roepen wij in het Sanctus uit: Heilig,
heilig, heilig is de Heer, de God van
hemel en aarde. Dit is een van de
hoogste vormen van aanbidding van
God. Ook richten wij ons bij
verschillende gelegenheden
regelmatig tot de Drie-eenheid als we
bidden: Eer aan de Vader en de Zoon
en de heilige Geest. En de vele
kniebuigingen voor het tabernakel –



bewust gedaan, met een beweging
van het hart, zoals de heilige
Jozefmaria ons heeft aangeraden – ,
vormen ook een uitstekende
uitdrukking van aanbidding.

Ieder van jullie, mijn dochters en
zonen, moet een heel persoonlijke
manier zoeken om zich in de loop
van de dag actief in de aanwezigheid
van God te stellen, en Hem de eer
van een kind van Hem te brengen.
De ene keer zal het een schietgebedje
zijn, eventueel uit de psalmen of
andere geïnspireerde boeken, vooral
uit het evangelie. De andere keer is
het een van de zinnetjes die onze
heilige stichter ons leerde wanneer
hij – om ons te helpen spontaan te
zijn in ons contact met God – zijn
hart een beetje voor ons opende en
ons zei dat we ons persoonlijk
moeten inspannen in dit intieme
contact met de Heer. Dat iedereen
ze zegt zoals hij wil, legde hij uit,
want een schietgebedje is zoiets als



een pijltje, een complimentje, zoals
ze in mijn streek zeggen, iets
aardigs zeggen. Als er liefde is
hoeft niemand jullie hiervoor
concrete formuleringen te leren:
de juiste woorden zullen steeds in
je hart en op je lippen komen. [9]

Dit jaar wordt het hoogfeest van
Sacramentsdag op veel plaatsen op
26 juni gevierd, het liturgisch feest
van de heilige Jozefmaria. Ik ben
heel blij dat deze feesten
samenvallen, want onze Vader was
dwaas van liefde voor de heilige
Eucharistie. Ik raad jullie aan om op
die dag – of de donderdag ervoor,
waar Sacramentsdag op die dag
gevierd wordt –, vooral als jullie aan
de processie ter ere van de
Eucharistie kunnen deelnemen, dit
grote feest van het begin tot het
einde heel verbonden te vieren met
de manier waarop onze stichter dat
zou doen, die in de hemel de



allerheiligste Mensheid van Jezus
voortdurend aanbidt.

Paus Benedictus XVI geeft aan dat op
dat feest een van de wezenlijke
elementen van de processie ter ere
van de Eucharistie samengevat kan
worden als “In aanbidding
neerknielen voor de Eucharistie.
De God aanbidden van Jezus
Christus, die van zichzelf uit liefde
gebroken brood heeft gemaakt, is
de beste en meest radicale remedie
tegen de afgoderijen van gisteren
en vandaag. Neerknielen voor de
Eucharistie is een belijdenis van
vrijheid: wie zich voor Jezus
neerbuigt kan en mag zich niet
buigen voor welke aardse macht
dan ook, hoe sterk die ook mag
zijn. Wij, christenen, wij knielen
alleen voor God, voor het
Allerheiligst Sacrament, omdat wij
weten en geloven dat de enige
ware God daarin aanwezig is,
Degene die de wereld geschapen



heeft en haar zo heeft liefgehad
dat Hij haar zijn enige Zoon heeft
gegeven”(cfr. Joh 3, 16). [10]

Onafgebroken hebben de christenen
door de eeuwen heen een lofzang
gehouden op de heilige Hostie. Wat
begrijpen wij dat nu goed! Loof, mijn
tong, het glorierijke Lichaam en het
kostbaar Bloed van de Koning aller
volken, dat voor onze schuld voldoet,
uitgegoten als de losprijs, loof ’t
geheim dat leven doet.(Hymne Pange
lingua). Eerbiedig moeten wij deze
verborgen God aanbidden (vgl. Adoro
te devote): het is dezelfde Jezus
Christus die geboren werd uit de
Maagd Maria; dezelfde die leed en aan
het Kruis geofferd is; dezelfde uit
wiens doorboorde zijde bloed en
water vloeide (vgl. Ave verum). [11]

Wanneer we voor Jezus in het
Sacrament neerknielen – verborgen
in het tabernakel of uitgesteld op het
altaar – , dan aanbidden wij het



slachtoffer van het offer op Calvarië,
dat tegenwoordig wordt gesteld in de
heilige Mis. Er is geen tegenstelling
tussen het vieren en het aanbidden
van de Eucharistie binnen en buiten
de Mis. Meer dan dat: er is een
intieme harmonie en verwevenheid. 
In de Eucharistie komt de Zoon
van God ons tegemoet en wil zich
met ons verenigen. De
eucharistische aanbidding is niets
anders dan een natuurlijk
uitvloeisel van de
Eucharistieviering, die zelf de
grootste daad van aanbidding van
de Kerk is (...).De aanbidding
buiten de heilige Mis verlengt en
intensiveert wat in de
liturgieviering zelf gebeurt. [12]

Laten we daarom de komende weken
met nog meer inzet de viering van de
heilige Eucharistie verzorgen. Zetten
we al onze krachten in om te
luisteren naar het Woord van God,
bij het overwegen van de heilige



Schrift, bij de liturgische gezangen en
bij de gebeden die ieder persoonlijk
bidt voor het Allerheiligst Sacrament.
Proberen we de momenten van stilte
– die de liturgie aanbeveelt –, te
vullen met een waarachtige
innerlijke dialoog van hart tot Hart
met Christus in de heilige Hostie. Het
is een goed moment om een
raadgeving van onze Vader op te
volgen: Probeer de kniebuiging
waarmee je de Heer groet als je het
Centrum binnenkomt of vertrekt,
met meer liefde te maken. En, ook
al gebruik je geen woorden, richt je
tot Hem met je hart: Jezus, ik
geloof in U, ik houd van U. Vergeef
ons, Uw kinderen, die niet trouw
wisten te zijn… Zeg wat je op dat
moment spontaan te binnen schiet.
Ik ga jullie de woorden niet
dicteren alsof jullie kinderen van
drie jaar zouden zijn. Ieder zal
zich persoonlijk tot de Heer weten
te richten. En als dat tot nu toe
niet zo geweest is, zal dat in het



vervolg wel gebeuren. Meer dan
eens hebben we gesproken over de
persoonlijke schietgebeden, die
ieder voor zich probeert te maken.
Het is een uiting van lof, een kreet
van bewondering, van vreugde en
genegenheid, van enthousiasme, in
één woord, van liefde, die als een
pijltje uit onze ziel ontsnapt. (…).
Het is altijd een kwestie van liefde,
van overgave.[13]

Ik wil jullie toevertrouwen dat er me
geregeld woorden te binnen schieten
die ik de heilige Jozefmaria hoorde
zeggen: ‘Hoeveel eer heb ik God
ontnomen!’ Hij dacht dat hij veel
ijveriger had kunnen zijn in zijn
onvoorwaardelijke dienst aan de
Allerheiligste Drie-eenheid. Voeden
we bij onszelf de ijver voor het Deo
omnis gloria? Met hoeveel zuiverheid
van intentie bewegen we ons? Hoe
bieden we God het gewone en
buitengewone aan?



Op 25 juni herdenken we opnieuw de
eerste priesterwijdingen in het Opus
Dei. De drie zonen van onze Vader -
don Álvaro, don José María, don José
Luis - die in 1944 de wijding
ontvingen hadden geen bezwaar hun
positie en een veel belovende
toekomst op het professionele vlak
opzij te zetten om de stem van God te
volgen die hen, door onze stichter,
riep tot het priesterschap. Het was
voor hun allerminst een offer, in de
betekenis die men gewoonlijk aan
deze term geeft, alsof het een
moeizaam verleende dienst zou zijn.
Ze beantwoordden onmiddellijk en
blij aan deze nieuwe goddelijke
oproep, wetende dat het een andere
manier was om God, de Kerk en de
zielen te dienen, met dezelfde
overgave als de andere gelovigen van
het Werk.

Laten we de Heer op voorspraak van
onze Vader en de eerste drie
priesters vragen, dat deze geest in de



prelatuur van het Opus Dei
ongeschonden behouden blijft, opdat
we altijd kunnen beschikken over de
nodige priesters voor de
ontwikkeling van het
apostolaatswerk; en ook dat de
heilige last van de priesterlijke ziel in
allen sterk mag zijn. Bidden we ook
dat er in de hele wereld, overal in de
Kerk, talrijke jongeren en rijpe
mannen komen die volgzaam aan de
stem van de Goede Herder de weg
van het priesterschap volgen.

Blijf voor al mijn intenties bidden.
Bid begin deze maand ook voor de
reis van de paus naar Croatië. Ik zou
graag willen dat we van ons leven
een smeekgebed tot God maken,
opdat Hij ons helpt zijn allerheiligste
wil te vervullen, met een volledige
overgave en een constante
edelmoedigheid, diep overtuigd van
het feit dat waar twee of meer
eensgezind iets vragen, zij het van
God zullen verkrijgen. [14]



In elke brief zou ik jullie ook graag
herinneren aan de verschillende
verjaardagen van de geschiedenis
van het Werk, van onze persoonlijke
geschiedenis, want we moeten
immers denken aan de woorden: 
wanneer Onze Heer een
onderneming ten dienste van de
mensen wil beginnen, dan denkt
Hij op de eerste plaats aan de
personen die Hij als instrumenten
wil… en schenkt hun de nodige
genaden. [15]

Met alle genegenheid zegent jullie

jullie Vader,

+ Javier

Rome, 1 juni 2011

1. Benedictus XVI,
Catechesebijeenkomst met kinderen
van de Eerste Communie, 5-10-2005.

2. Mt. 2, 11.



3. Gen. 3, 5.

4. Rom. 1, 18.

5. Ibid., 21.

6. Tweede Vaticaans Concilie, Past.
const. Gaudium et spes, nr. 36.

7. Benedictus XVI, Toespraak tot de
Synode van het diocees Rome,
15-06-2010.

8. H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 263.

9. H. Jozefmaria, Aantekeningen van
een familiebijeenkomst, 26-03-1972.

10. Benedictus XVI, Homilie bij het
hoogfeest van Sacramentsdag,
22-5-2008.

11. H. Jozefmaria, Als Christus nu
langskomt, nr. 84.

12. Benedictus XVI, Apostolische
exhortatie Sacramentum caritatis, 22-
II-2007, nr. 66.



13. H. Jozefmaria, Aantekeningen
van een bijeenkomst, 1-6-1972.

14. Vgl. Mt. 18, 19

15. H. Jozefmaria, Instrucción,
19-3-1934, nr. 48.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/brief-van-de-prelaat-
juni-2011/ (13-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juni-2011/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juni-2011/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juni-2011/

	Brief van de prelaat (juni 2011)

