
opusdei.org

Brief van de prelaat
(juli 2010)

Van de arbeid een gebed tot
God maken: dat is de
kernboodschap die de vorming
in het Opus Dei in herinnering
wil brengen bij alle christenen.
In zijn brief van de maand juli
gaat de prelaat hier dieper op
in.

21-7-2010

Mijn beminde kinderen: Jezus
beware mij mijn dochters en zonen!



Het is vijfendertig jaar geleden dat
God onze Vader op 25 juli 1975 heeft
geroepen om voor altijd te genieten
van zijn aanwezigheid in de
hemel.Net zoals bij vorige
gelegenheden hebben ontelbare
mensen in de hele wereld
deelgenomen aan de Missen ter ere
van de heilige Jozefmaria bij
gelegenheid van zijn liturgische
feestdag. Uit alle continenten is een
intense dankzegging naar de Heer
opgestegen omdat Hij aan de wereld
en de Kerk een herder als onze
heilige Stichter heeft gegeven, die
voorbeeld is van christelijk leven en
krachtige voorspreker in al onze
geestelijke en materiële noden.

Het feest dat we net gevierd hebben,
biedt bovendien de gelegenheid om
met diepgang de boodschap te
beschouwen, die de heilige
Jozefmaria door Gods wil
verkondigde onder alle mensen: wij
kunnen en moeten met de hulp van



de genade de heiligheid bereiken –
dat wil zeggen de volmaaktheid van
de liefde, de volledige vereniging met
God – met de trouwe en totale
vervulling van het beroepswerk en
temidden van de andere gewone
omstandigheden van het leven.

Laten wij ons verdiepen in de kern
van dit onderricht: de noodzaak zich
in te spannen om het werk – ieder
werk, handarbeid of intellectuele
arbeid – om te vormen in waarachtig
gebed. Het Evangelie stelt heel
duidelijk de noodzaak altijd te
bidden en daarin niet te versagen [Lk
18, 1] en de heilige Paulus echoot dit
onderricht, en voegt er aan toe: sin
intermissione orate [1 Tes 5, 17], bidt
zonder ophouden. De aanbeveling
heeft de kracht van een bevel. Maar
dit is onuitvoerbaar als we zouden
menen dat we voortdurend
mondelinge of inwendige gebeden
moeten zeggen; iets onmogelijks in
onze aardse omstandigheden. Onze



activiteiten – met familie, in het
beroep, op sociaal of sportief gebied,
enz. – vereisen vaak de volledige
aandacht van ons geheugen en onze
intelligentie, en een vastberaden
inzet van onze wil. En dan moeten
we nog de nodige uren aan slaap
besteden. Dit doet me denken aan de
grote vreugde van de heilige
Jozefmaria, die, nadat hij jarenlang
had onderwezen dat zelfs de slaap
omgevormd kan worden tot gebed,
een tekst van heilige Hiëronymus las
waarin dezelfde gedachte te vinden
is [Vgl. Heilige Hiëronymus, Traktaat
over de Psalmen, Commentaar op
Psalm 1 (CCL 78, 5-6)].

Maar wij moeten deze aandrang van
de Meester in zijn volle omvang
overwegen. Hij nodigt ons uit ons
menselijk bestaan in al haar
dimensies nieuwe kracht in te blazen
om haar om te vormen in een
smeekbede: een ononderbroken
gebed, zoals het kloppen van het



hart[Heilige Jozefmaria, Als Christus
nu langskomt, n. 8], ook al is dat vaak
zonder woorden. Zo heeft de heilige
Jozefmaria het aan zijn dochters en
zonen geleerd, en aan alle mensen
die zich volgens de geest van het
Opus Dei willen heiligen. Regelmatig
zei hij: het wapen van het Opus Dei
is niet de arbeid, maar het gebed.
Daarom vormen wij het werk om
in gebed en hebben we een
contemplatieve ziel [H. Jozefmaria,
Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 23-4-1959].

Het werk omvormen in gebed. Deze
dagelijkse inspanning om ons in de
meest uiteenlopende
omstandigheden van ons bestaan als
contemplatieve vrouwen en mannen
te gedragen, toont ons het verheven
doel, dat – net als de heiligheid, wees
daarvan overtuigd – haalbaar wordt
met de hulp van de genade. Er moet
een spiritualiteit beleefd worden
die de gelovigen helpt om zich te



heiligen door middel van hun werk
[Benedictus XVI, Homilie, 19-3-2006],
verklaarde de Paus met betrekking
tot de persoon van sint Jozef. Alleen
door het gewone werk te verbinden
met het verlangen naar heiligheid, is
het voor het leeuwendeel van de
christenen mogelijk om
daadwerkelijk te streven naar de
volheid van het christelijk leven.

Ik herinner me de
dankzegginggebeden die opwelden
in het hart van onze Vader als hij de
brieven van zijn dochters en zonen
las. Hij was zeer ontroerd toen een
boer, lid van het Werk, hem schreef
dat hij vroeg opstond, en de Heer al
bad dat onze Vader uit zou rusten
tijdens zijn slaap. En als hij later met
de tractor het land omploegde, bad
hij Memorares en andere gebeden.
Onze Stichter genoot bij de ervaring
van deze realiteit van een
contemplatief leven tijdens de
werkzaamheden op het land.



In de apostolische brief die de
dienaar Gods Johannes Paulus II
schreef aan het begin van het nieuwe
millennium met een uitnodiging tot
heiligheid, drukte hij zich als volgt
uit: “Zoals het Concilie zelf heeft
uitgelegd, moet dit ideaal van
volmaaktheid niet verkeerd worden
begrepen alsof het een soort van
buitengewoon bestaan behelst,
slechts mogelijk voor een paar
‘ongewone helden’ van heiligheid. De
wegen van heiligheid zijn talrijk,
overeenkomstig de roeping van ieder
afzonderlijk. (…) Het moment is daar
om van ganser harte opnieuw aan
iedereen deze ‘hoge standaard’ van
het gewone christelijke leven voor te
stellen: het hele leven van de
christelijke gemeenschap en van de
christelijke gezinnen moeten in deze
richting wijzen” [Johannes Paulus II,
Apostolische brief Novo Millennio
ineunte, 6-1-2001, n.31].



Onze Vader herhaalde deze leer elke
keer weer door te stellen dat de
contemplatie niet voor
uitzonderlijke gevallen is.
Sommige mensen – zei hij op
beeldende wijze zodat het ingeprent
zou blijven bij zijn toehoorders – met
rudimentaire kennis van religie,
denken dat contemplatieve
gelovigen zich de hele dag in
extase bevinden. Dat is erg
onnozel. De monniken in de abdij
zijn de hele dag met honderden
klussen in de weer: ze maken het
huis schoon en wijden zich aan
taken waarmee ze de kost
verdienen. Contemplatieve
religieuzen die van het Werk
houden, schrijven me vaak dat zij
veel voor ons bidden. Ze begrijpen
wat veel mensen niet begrijpen:
ons seculiere leven als
contemplatieven midden in de
wereld, temidden van de
wereldlijke activiteiten. Onze cel is
op straat: dát is onze opsluiting.



Waar wordt het zout opgesloten?
Wij moeten ervoor zorgen dat
niets smakeloos blijft. Daarom
moet onze afzondering bestaan uit
alle dingen van deze wereld [H.
Jozefmaria, Aantekeningen van een
familiebijeenkomst, 30-10-1964].

Zoals het lichaam lucht nodig heeft
om in te ademen en de bloedsomloop
om in leven te blijven, zo heeft de
ziel het nodig om in contact te blijven
met God gedurende de vierentwintig
uren van een dag. De authentieke
vroomheid zet ertoe aan om alles op
God te betrekken: het werk en de
rust, de vreugde en het verdriet, de
successen en de mislukkingen, de
slaap en het waken. Zoals don Alvaro
schreef in 1984: “tussen de aardse
bezigheden en het geestelijk leven,
tussen het werk en het gebed moet
niet alleen een min of meer
geslaagde ‘wapenstilstand’ bestaan,
maar een volledige eenheid, een
versmelting zonder reststoffen. Het



werk voedt het gebed en het gebed
doordrenkt zich met het werk” [Don
Alvaro del Portillo, Il lavoro si
transformi in orazione, artikel
gepubliceerd in het tijdschrift “Il
Sabato”, 7-12-1984 (“Rendere amabile
la verità”, Libreria Editrice Vaticana,
Rome 1995, blz. 649)].

Om dit doel te bereiken, is – behalve
de hulp van de genade – een
constante persoonlijke inspanning
nodig die zich dikwijls in details uit:
een schietgebed of een kort
mondeling gebed bidden terwijl wij
ons verplaatsen of pauzeren; een
tedere blik richten op een afbeelding
van het kruis of van de allerheiligste
Maagd die wij op een discrete plaats
op onze werkplek hebben geplaatst,
en dergelijke. Dit alles is nodig om in
onze ziel een grondhouding van
gerichtheid op de Heer in stand te
houden, die wij dagelijks proberen te
bevorderen in de Mis en de tijden die
wij speciaal wijden aan meditatie.



Ook als we geconcentreerd bezig
zijn, omdat de geest zich helemaal
verdiept in een taak, blijft de ziel
toch gericht op de Heer en
onderhoudt zij een dialoog met Hem
die niet uit woorden bestaat, zelfs
niet uit bewuste gedachten, maar uit
gevoelens van genegenheid,
verlangens om alles, ja zelfs het
allerkleinste, uit Liefde te doen en op
te dragen.

Wanneer we ons op deze wijze
inspannen, zal de beroepsarbeid
veranderen in een sportschool
waarin de meest uiteenlopende
menselijke en bovennatuurlijke
deugden worden beoefend. De vlijt,
de orde, het benutten van de tijd, de
sterkte om het werk te voltooien, de
zorg voor de kleine dingen… en zo
veel details in de aandacht voor de
ander, die een blijk vormen van
oprechte en fijngevoelige
naastenliefde.



Weest ervan overtuigd dat het niet
moeilijk is het werk om te zetten in
een biddend gesprek. We hoeven
het alleen maar op te dragen en de
handen uit de mouwen te steken en
God zal het horen en ons
bemoedigen. We zullen ons de stijl
van contemplatieve zielen eigen
maken, te midden van het
dagelijks werk! Omdat we
doordrongen zijn van de
zekerheid, dat Hij naar ons kijkt
en ons een nieuwe overwinning
vraagt: dat kleine offer, die
glimlach voor iemand die ons
lastig valt, het beginnen met het
minst aangename maar meest
urgente karwei, het scheppen van
orde tot in de details, het met
volharding vervullen van de
plicht, ook al zou het gemakkelijk
zijn die te verwaarlozen, het niet
uitstellen tot morgen, wat
vandaag nog gedaan kan worden:
alles om Hem te behagen, God,
onze Vader. En misschien hebt u op



tafel of op een verscholen plaats
die minder de aandacht trekt,
maar die u dient als de wekker van
de contemplatieve geest, een
kruisbeeld, als een handleiding
voor ziel en geest waaruit u lessen
van dienstbaarheid haalt [H.
Jozefmaria, Vrienden van God, n. 67].

Met dezelfde kracht waarmee hij ons
aanmoedigde om het werk in gebed
om te vormen, benadrukte onze
Vader de noodzaak de tijden die wij
exclusief aan de Heer wijden niet te
verwaarlozen: de veelvuldige Mis en
Communie, de momenten van gebed,
het bidden van de Rozenkrans en
andere vroomheidoefeningen die
een lange traditie kennen in de Kerk.
En dit met meer zorg en aandacht
naarmate de moeilijkheden groter
zijn door een strakke dagplanning,
vermoeidheid of innerlijke droogte
die vroeger of later iedereen in zijn
leven meemaakt. “Deze oefeningen –
memoreerde don Alvaro – moeten



niet opgevat worden als een
werkonderbreking of als een interval
in het verloop van de dag. Als wij
bidden, verlaten wij de ‘wereldse’
zaken niet om in ‘heilige’ activiteiten
op te gaan. Integendeel, het gebed is
het meest intense moment van een
houding die de christen begeleidt bij
zijn activiteiten. Het vormt de hechte
band tussen het werk dat net werd
verricht en dat we vervolgens weer
oppakken. Juist het werk is de
materie om het vuur van het
innerlijke en mondelinge gebed te
voeden, en de nieuwe drijfveer voor
aanbidding, dankzegging, en een
vertrouwvolle overgave aan
God” [Don Alvaro del Portillo, op. cit.,
blz. 650-651].

Over enkele dagen vertrek ik naar
Ecuador, Peru en Brazilië, om met
mijn dochters en zonen te zijn en
hun apostolaat aan te moedigen. Ik
vraag jullie om zoals altijd mij te
vergezellen op deze reis met jullie



gebed, door het opdragen van jullie
werk en voor wie op vakantie is:
jullie ontspanning. Verzorg jullie
omgang met God ook in deze dagen,
want zoals onze Vader ons heeft
geleerd: ik heb rust altijd opgevat
als een tijd waarin we ons
losmaken van onze dagelijkse
werkzaamheden, nooit als
nietsdoen.

Rust betekent nieuwe krachten
opdoen, je idealen opfrissen en
plannen maken… Kortom: iets
anders doen om daarna met frisse
moed tot je normale bezigheden
terug te keren [H. Jozefmaria, De
Voor, n. 514].

In deze maand valt ook de
vijfenzeventigste verjaardag van het
moment dat onze zeer geliefde don
Alvaro beantwoordde aan de Heer:
“Hier ben ik!”. Ik vertrouw aan hem
jullie en mijn trouw toe, opdat ze



elke dag vollediger is en jullie mij
steunen in mijn intenties.

Met alle genegenheid zegent jullie,

jullie Vader

+ Javier

Pamplona, 1 juli 2010

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/brief-van-de-prelaat-juli-2010/

(1-2-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juli-2010/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juli-2010/

	Brief van de prelaat (juli 2010)

