
opusdei.org

Brief van de prelaat
(juli 2007)

Brief van Mgr. Javier
Echevarría aan de gelovigen
van het Opus Dei. In juli nodigt
de prelaat uit het dagelijkse en
voorbeeldige leven van de
eerste christenen te overwegen.

11-7-2007

Geliefden: moge Jezus mijn dochters
en zonen behoeden!

Zoals in andere jaren hebben we op
26 juni op talrijke plaatsen over de
hele wereld liturgisch het feest van



de heilige Jozefmaria Escrivá de
Balaguer gevierd. De devotie tot onze
Vader is met de dag een grotere
realiteit die geen grenzen kent: noch
geografische, noch sociale, noch qua
taal of ras. Duizenden mensen
nemen in de geestelijke en materiële
noden hun toevlucht tot hem en
laten zich door zijn leven en
onderrichtingen inspireren om de
eisen van het Evangelie in praktijk te
brengen.

Zijn persoon is heel actueel en zo zal
het altijd zijn, met de genade van
God, zodat veel mensen de wegen
ontdekken die naar de allerheiligste
Drie-eenheid leiden door middel van
alle edele menselijke realiteiten: het
gezin, het werk, de sociale relaties
enz.

De Heer wenst dat wij, die ons
dagelijks inspannen om heilig te
worden volgens de geest van het
Opus Dei, met inzet en trouw de weg



afleggen die de heilige Jozefmaria
heeft geopend door zijn
volgzaamheid aan de goddelijke wil.
Op deze manier leggen we getuigenis
af van onze innerlijke strijd, waarin
we soms overwinnen en andere
keren niet, maar waarin we altijd
met vreugde opnieuw beginnen. Zo
hebben wij altijd woorden van
bemoediging, en zullen veel anderen
aangezet worden om deze weg van
heiliging in het beroep en in de
vervulling van de gewone plichten van
een christen [1]die het Werk is, in te
slaan.

Vandaag breng ik jullie enkele
onderrichtingen van onze Vader in
herinnering die te maken hebben
met de eerste christenen, die de leer
van het Evangelie direct uit de mond
van de apostelen of van hun naaste
medewerkers hebben ontvangen.
Onze Vader heeft hen als voorbeeld
genomen voor de manier waarop wij
ons bestaan midden in de wereld



moeten opvatten. Juist gisteren
hebben we in de liturgie de eerste
martelaren van Rome herdacht,
mannen en vrouwen uit de
hoofdstad van de toenmalige wereld
die daar tijdens de vervolging door
Nero het hoogste getuigenis voor
Christus hebben afgelegd. Toen dit
feest in de universele
heiligenkalender werd opgenomen,
heeft de Kerk besloten dat het op 30
juni moest worden gevierd. Daags na
het Hoogfeest van de heilige
apostelen Petrus en Paulus,
onderstreept het als het ware de
nauwe band tussen die eerste
martelaren en degenen die hun de
heilige leer van Jezus Christus
hadden doorgegeven.

De heilige Jozefmaria heeft vaak die
eerste broeders van ons in het geloof
aangehaald om de zending van het
Opus Dei uit te leggen. Als men een
vergelijking wil zoeken–zo zei hij– 
dan is de makkelijkste manier om



het Opus Dei te begrijpen, te
denken aan het leven van de eerste
christenen. Zij leefden hun
christelijke roeping tot in de
laatste consequenties; zij hebben
oprecht de volmaaktheid gezocht
waartoe zij door het eenvoudige en
sublieme feit van het Doopsel
waren geroepen. Zij hebben zich
uiterlijk in niets onderscheiden
van hun medeburgers.[2] Zoals zij,
voegde hij eraan toe, zijn de
gelovigen van het Opus Dei gewone
mensen; ze werken zoals de
anderen en leven midden in de
wereld net als tevoren. Er is niets
vals of kunstmatigs aan hun
gedrag. Ze leven als elke andere
christelijke medeburger die zo
goed mogelijk aan de eisen van
zijn geloof wil beantwoorden,
want dat zijn zij ook.[3]

Wat me er bovendien toe aanzet
jullie deze overwegingen mee te
delen, is het verlangen de



onderrichtingen van de Paus kracht
bij te zetten. Bij de audiënties op de
woensdagen spreekt hij –reeds
geruime tijd– over de oude
Kerkvaders en schrijvers van de
Kerk. Zijn woorden kunnen ons
helpen ons te gedragen als deze
mensen uit de begintijden van het
christendom. In feite zijn de
omstandigheden waarin zij van hun
geloof hebben getuigd niet zo veel
anders dan de onze.

Een eerste punt springt meteen in
het oog: de optimistische houding,
vol vertrouwen en zekerheid –
geloofszekerheid!– waarmee ze in de
heidense wereld stonden. In het licht
van de leer van de Heer wisten ze te
onderscheiden wat positief was in de
sociale gewoontes van hun tijd, en
verwierpen ze wat niet verenigbaar
was met de nieuwe kijk op het leven
die ze door de leer van Christus
hadden gekregen.



De Paus doet bijvoorbeeld opmerken
dat de heilige Justinus –een
lekenchristen, leermeester in de
filosofie in de Eeuwige Stad–,
uitgaande van de Heilige Schrift,
vooralhet goddelijke scheppings-
en heilsplan heeft verhelderd dat
wordt verwezenlijkt in Jezus
Christus, de Logos, dat wil zeggen,
het eeuwige Woord, de eeuwige
Rede, de scheppende Rede. En de
Paus onderstreept hoe die oude
Kerkvader meende dat iedere mens,
als redelijk schepsel, deel heeft
aan de Logos, en in zichzelf een
“zaad” draagt om de waarheid te
kunnen ontdekken. De zelfde 
Logos die zich als profetische
figuur aan de Joden van het Oude
Verbond heeft geopenbaard, heeft
zich ook gedeeltelijk in de Griekse
filosofie getoond, als het ware in
“zaadjes van waarheid”. Welnu,
concludeert de heilige Justinus,
aangezien het christendom de
historische verschijningsvorm in



persoon is van de Logos in Zijn
geheel, “behoort al het schone dat
door welke persoon dan ook is
uitgedrukt, ons christenen toe”. [4]

Wij die ons kinderen van God weten,
leven in veel landen
ondergedompeld in een neo-
heidense maatschappij en we hebben
–laten we daar niet aan twijfelen– de
schitterende opdracht toevertrouwd
gekregen die naar God terug te
leiden. De apostolische houding van
elk van ons moet de stappen
navolgen van degenen die ons zijn
voorgegaan. Wij horen, stevig
gesteund op de katholieke leer, te
handelen zonder
minderwaardigheidscomplexen in de
schoot van de burgermaatschappij
waartoe wij rechtens behoren en die
–zonder verwaandheid– van
binnenuit te veranderen als de
zuurdesem in het deeg [5], voor het
tijdelijk en eeuwig welzijn van de
mensen.



Laten wij dus optimistisch en
objectief zijn. Al zien we gebreken en
dwalingen, altijd zijn er veel meer
positieve houdingen, goede dingen in
de mensen die wij tegenkomen en in
het milieu waarin wij ons bewegen.
We moeten in het apostolaat deze
rijkdommen ontdekken en ze
waarderen, om degenen met wie we
omgaan naar de Waarheid te leiden.
Door op deze punten van
gemeenschappelijk belang te steunen
zal het makkelijker zijn de zielen
dichter bij God te brengen. Onze
beste bondgenoot voor de nieuwe
evangelisatie van de maatschappij is
juist –behalve de Engelbewaarder
van de mensen met wie wij omgaan–
dit goddelijke “zaadje” dat altijd
aanwezig is in ieder menselijk
schepsel, ook al beseffen ze dat soms
zelf niet; ook in degenen die het verst
van God verwijderd zijn.

Laten we dus vol goede moed zijn en
trachten anderen daarmee aan te



steken die wellicht ontmoedigd zijn
tegenover de situaties van morele en
geestelijke decadentie die op zoveel
plaatsen ontstaan. We moeten ons in
onze persoonlijke gesprekken met
vrienden en collega’s begeven,
evenals in de meer of minder
publieke bijdragen die van ons
gevraagd worden, voorzien van de
“vleugels” van ons geloof en van
ons verstand, zoals de Paus
onophoudelijk herhaalt [6], zonder
het ene van het andere te scheiden.
Zo zullen wij een tegenwicht vormen
tegen het relativisme om ons heen,
dat een uiting is van het ontbreken
van geloof en een gebrek aan
vertrouwen in het verstand.

En laten wij, met een herinnering
aan onze geliefde Johannes Paulus II,
eveneens diens raad ten uitvoer
brengen: “Weest niet bang! Opent
wijd de deuren voor Christus! Opent
voor Zijn reddende macht alle
uithoeken van de Staten, de



economische en de politieke
systemen, de weidse terreinen van
de cultuur, van de beschaving, van
de ontwikkeling. Weest niet bang!
Christus weet wat er in het binnenste
van de mens leeft. Alleen Hij weet
dat!” [7] Wij moeten dit op de eerste
plaats op onszelf toepassen, door de
Heer toe te staan in onze ziel binnen
te komen en daar te heersen; en ook
op degenen met wie we apostolisch
omgaan, door ze te begeleiden zodat
ze overtuigd raken dat Jezus hun
beste Vriend is.

Daarvoor is het onontbeerlijk dat wij
voortdurend onze theologische
vorming verbeteren, dat wij –in de
mate van de behoeften en de
omstandigheden van elk– dieper
ingaan op alles wat onderwerp is van
de publieke opinie en verband houdt
met de fundamentele aspecten van
de Openbaring.



De Paus blijft in zijn analyse van de
leer van de Kerkvaders stilstaan bij
een ander punt dat op dit moment
van groot belang is. Hij bevestigt dat
de grote dwaling van de oude
heidense godsdiensten erin bestond
zich niet te houden aan de wegen die
door de goddelijke Wijsheid in het
diepst van de ziel worden
aangegeven. Daarom bleek de
ondergang van de heidense
godsdienst onvermijdelijk: het was
het logische gevolg van het feit dat
de godsdienst zich verwijderd had
van de waarheid van het zijn,
doordat hij zich beperkte tot een
kunstmatig geheel van ceremonies,
conventies en gewoontes. [8] De
oude Kerkvaders en christelijke
schrijvers kozen daarentegen voor
de waarheid van het zijn, tegen de
mythe van het gebruik. [9]
Tertullianus schreef, zoals de Paus
herinnert: “Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit” [10] –Christus onze



Heer heeft beweerd dat Hij de
Waarheid is, geen gewoonte. En
Benedictus XVI zegt daarover dat het
wat dit aspect betreft goed is, op te
merken dat de term consuetudo,
die Tertullianus gebruikt om te
spreken over de heidense
godsdienst, in de moderne talen
vertaald kan worden met de
uitdrukkingen “culturele mode”,
“rage van het moment”. [11]

Ook nu staat de mislukking van
degenen die niets van God willen
weten vast. Ondanks de
ogenschijnlijke overwinning van het
relativisme op sommige plaatsen, zal
deze manier van denken en leven
uitlopen op de ineenstorting van een
kaartenhuis, omdat hij niet is
verankerd in de waarheid van God
als de Schepper en zijn
Voorzienigheid, van God die de
paden van de geschiedenis richt.



Wij christenen weten ons vrijer dan
wie ook, omdat wij ons niet laten
meesleuren door de trends van het
moment. De Kerk wenst dat haar
kinderen verantwoordelijke en
consequente katholieke
medeburgers zijn, zodat bij ieder
van ons hoofd en hart geen eigen
wegen gaan, ieder zijn eigen kant
op, maar met elkaar
overeenstemmen en overtuigd zijn
om op ieder moment te doen wat
men duidelijk ziet dat gedaan
moet worden, zonder zich –door
gebrek aan persoonlijkheid en
trouw aan het geweten– mee te
laten slepen door trends of
voorbijgaande modes: opdat wij
niet langer kinderen zijn, heen en
weer geslingerd en meegesleurd
door elke windvlaag, ik bedoel,
elke leer die door het valse spel
van sluwe mensen wordt
uitgedacht om tot dwaling te
verleiden (Ef. 4, 14). [12]



Aan het begin van deze brief heb ik
jullie verteld dat de devotie tot de
heilige Jozefmaria zich steeds verder
over de wereld verspreidt. Een paar
dagen geleden –en dat zijn niet de
enige heel recente voorbeelden–
heeft men in Reggio Calabria een
gedenksteen onthuld ter herinnering
aan het bezoek aan deze stad van
onze Vader zestig jaar geleden. Ook
is er een straat in Fiuggi naar hem
vernoemd. En vandaag, 1 juli, wordt
een parochiekerk in Valencia aan de
heilige Jozefmaria gewijd. Dit is de
reden dat ik deze brief hier heb
ondertekend, want ik bevind me op
uitnodiging van mijn zeer geliefde
vriend en broeder in het
bisschopsambt, Mgr. García Gasco, in
deze stad om aan de liturgische
ceremonie deel te nemen. Verenigt
jullie met mijn dankzegging en laten
we, ieder op zijn eigen plaats,
doorgaan ervoor te werken dat deze
geest van God nieuwe kringen en
nieuwe mensen bereikt.



Ik ben heel verheugd jullie te kunnen
meedelen dat jullie broers die het
apostolaat van het Werk in Rusland
beginnen, zich in Moskou gevestigd
hebben sinds 26 juni. Laten wij hun
in deze eerste ogenblikken en altijd
van nabij vergezellen met ons gebed;
en laten we de toekomstige uitbrei
ding voorbereiden.

Het zien van al jullie brieven naar
aanleiding van mijn verjaardag heeft
mij beschaamd en blij gemaakt; ik
ben er ieder van jullie dankbaar
voor. Zoals onze Vader zei: vraagt
het maar aan Hem, als jullie
daaraan twijfelen.

Met alle genegenheid zegent jullie

jullie Vader

+ Javier

Valencia, 1 juli 2007.

Noten



[1] Gebed voor de devotie tot de
heilige Jozefmaria.

[2] Heilige Jozefmaria, Gesprekken, n.
24.

[3] Ibid.

[4] Benedictus XVI, Toespraak bij de
algemene audiëntie, 21-3-2007. Het
citaat van de heilige Justinus is uit de
Apologie II, 13, 4.

[5] Vgl. Mt. 13, 33.

[6] Benedictus XVI, toespraak bij de
algemene audiëntie, 18-4-2007.

[7] Johannes Paulus II, homilie bij het
begin van zijn pontificaat,
22-10-1978.

[8] Benedictus XVI, toespraak bij de
algemene audiëntie, 21-3-2007.

[9] Ibid.



[10] Tertullianus, Over de sluier van
de maagden, I, 1.

[11] Benedictus XVI, toespraak bij de
algemene audiëntie, 21-3-2007

[12] Heilige Jozefmaria, Brief
6-5-1945, n. 35.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/brief-van-de-prelaat-juli-2007/

(15-12-2025)

https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juli-2007/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-juli-2007/

	Brief van de prelaat (juli 2007)

