opusdei.org

Brief van de Prelaat
(10 maart 2025) |
Vreugde

In deze pastorale brief nodigt
de prelaat van het Opus Dei ons
uit om na te denken over enkele
aspecten van vreugde, in lijn
met de leer van de heilige
Jozefmaria.

10-3-2025

* PDF » Brief van de Prelaat (10
maart 2025).

Mijn geliefde dochters en zonen,
moge Jezus jullie behoeden!


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/brief%20van%20de%20prelaat%20(10%20maart%202025)20250314193657249349.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/brief%20van%20de%20prelaat%20(10%20maart%202025)20250314193657249349.pdf

1. In deze korte brief — die aansluit
bij de suggestie die een van jullie
zussen mij een paar weken geleden
deed — wil ik graag met jullie
nadenken: over een paar aspecten
van de vreugde, waarbij ik vooral de
woorden van de heilige Jozefmaria
overweeg.

De vreugde is in het algemeen het
gevolg van het bezitten en ervaren
van het goede en afhankelijk van het
soort goed kan ze in verschillende
intensiteit en duur voorkomen. Als
de vreugde niet het gevolg is van een
tijdelijke ervaring van het goede,
maar als ze iemands hele bestaan
vervult, wordt het meestal als geluk
beschouwd. In elk geval zijn de
diepste vreugde en het diepste geluk
die welke hun oorsprong vinden in
de liefde.

Dit zijn moeilijke tijden in de wereld
en in de Kerk (en het Werk is een
klein deel van de Kerk). In feite



hebben alle tijden op de een of
andere manier hun licht en schaduw
gekend. Daarom is het ook zo nodig
ernaar te streven om altijd vol
vreugde te zijn. Altijd en onder alle
omstandigheden kunnen en moeten
we vreugdevol zijn, want dat is wat
de Heer wil: “Moge mijn vreugde in u
zijn en uw vreugde volkomen” (Joh
15,11). Hjj zei dit aan de apostelen
en, in hen, aan ons allen die na hen
zouden komen; daarom is “de
vreugde een voorwaarde voor het
leven van de kinderen van God”.[1]

Daarentegen is, “de droefheid een
ondeugd die veroorzaakt wordt door
ongeordende eigenliefde, die op haar
beurt geen speciale ondeugd is, maar
de algemene wortel ervan”.[2] Deze
uitspraak van de heilige Thomas van
Aquino kan als een verrassing
komen, als we bijvoorbeeld denken
aan het lijden bij de dood van een
geliefde. In werkelijkheid zou zo'n
situatie niet per se hoeven leiden tot



droefheid, maar tot rouw, wat niet
hetzelfde is. In feite is het een
algemene ervaring dat niet alle leed
en verloochening tot droefheid
leiden, vooral wanneer ze met liefde
en uit liefde worden aanvaard. Zo
kunnen de offers van een moeder
voor haar kinderen, die soms heel
groot zijn, leed veroorzaken, maar
geen droefheid.

“Wat nodig is om het geluk te
bereiken is niet een comfortabel
leven, maar een verliefd hart".[3]
Ieder van ons die onze Vader
gedurende de laatste zeven of acht
jaar van zijn leven in Villa Tevere
heeft gezien en gehoord, heeft hem
echt tevreden en gelukkig gezien, ook
al waren dat jaren waarin hij veel
heeft geleden, zowel lichamelijk
alsook vooral vanwege de ernstige
moeilijkheden die het leven van de
Kerk in die jaren doormaakte.

De vreugde van het geloof



2. De natuurlijke vreugde die door de
genade bovennatuurlijk wordt, toont
zich vooral in degene die zich met
Gods plannen verenigt. Aan de
herders in Bethlehem kondigen de
engelen de “grote vreugde” (Lc 8,10)
van de geboorte van Jezus aan; de
Wijzen zien de ster opnieuw met
“grote vreugde” (Mt 2,10). T En aan
het einde van Jezus’ aardse leven
waren de apostelen vol vreugde toen
ze de verrezen Jezus zagen (vgl. Joh
20,20).

De christelijke vreugde is niet
eenvoudigweg de vreugde “van een
gezond dier”,[4] maar de vrucht van
de Heilige Geest in de ziel (vgl. Gal
5,22); ze is meestal blijvend, omdat ze
op Hem gebaseerd is, zoals Sint
Paulus ons aanspoort: “Verheugt u in
de Heer te allen tijde. Nog eens:
verheugt u” (Fil 4,4).

Deze vreugde in de Heer is de
vreugde van het geloof in zijn



vaderlijke liefde: “De blijdschap is
het noodzakelijke gevolg van het
kindschap Gods, want we weten dat
God, onze Vader, een bijzondere
voorliefde voor ons heeft; dat Hij ons
beschermt, ons helpt en ons vergeeft.

Denk daar altijd aan: als het ooit
mocht lijken dat alles mislukt,
mislukt er niets! God verliest geen
veldslagen.”[5]

Maar als we geconfronteerd worden
met moeilijkheden of lijden, kan
onze persoonlijke zwakheid ervoor
zorgen dat deze vreugde afneemt,
vooral omdat ons geloof in Gods
almachtige liefde op dat moment
mogelijk zwak is. “Een kind van God,
een christen die leeft uit geloof, kan
lijden en huilen: hij kan redenen
hebben om te treuren, maar niet om
bedroefd te zijn".[6] Dit is ook de
reden waarom het, om onze vreugde
te koesteren — of terug te vinden —
noodzakelijjk is om de overtuiging



van het/ons geloof in Gods liefde te
actualiseren, wat ons in staat stelt
om met de heilige Johannes te
zeggen: “Zo hebben wij de liefde
leren kennen die God voor ons heeft,
en wij geloven in haar” (1 Joh 4,16).

Het geloof wil zich op de een of
andere manier — met of zonder
woorden — uitdrukken in gebed en
met het gebed komt de vreugde,
want “wanneer de christen leeft door
het geloof — met een geloof dat niet
louter uit woorden bestaat, maar de
realiteit is van ons persoonlijk gebed
— openbaart de zekerheid van de
goddelijke liefde zich in vreugde, in
innerlijke vrijheid”.[7]

Laat de hoop u blij maken (Rom
12,12)

3. Het geloof in de liefde die God
voor ons heeft brengt een sterke
hoop met zich mee. Zo kunnen we
ook de uitspraak in de brief aan de
Hebreeén begrijpen: “Het geloof is



een vaste grond van wat wij

hopen” (Heb 11,1). Het object van de
hoop is een toekomstig goed dat
binnen ons bereik ligt. En het goede
waarop het geloof ons doet hopen is
in wezen het volledige geluk en de
vreugde door de definitieve
vereniging met God in de
heerlijkheid. Zoals Paulus ons zegt, is
het “de hoop die voor u in de hemel
is weggelegd” (Kol 1,5). Deze
overtuiging geeft ons de zekerheid
dat het ons niet zal ontbreken aan de
middelen om dat doel te bereiken, als
we ze uit vrije wil aanvaarden: de
middelen om te beginnen en
opnieuw te beginnen, zo vaak als
nodig is.

En wanneer, op verschillende
manieren, Gods wil zich aandient en
wij ons ontoereikend en machteloos
voelen, kunnen we zelfs “de
zekerheid van het onmogelijke”[8]
hebben, zoals onze Vader had in het
begin van het Werk, in tijden van



totale afwezigheid van middelen en
in een sociale omgeving die volledig
indruiste tegen het christelijke leven.

4. We hebben “een hoop die niet
teleurstelt”, en wij kunnen die altijd
hebben, niet omdat we zeker zijn van
onszelf of van iets van deze wereld,
maar “omdat Gods liefde in ons hart
is uitgestort door de Heilige Geest die
ons werd geschonken” (Rom 5,5).

Soms kunnen moeilijkheden van
verschillende aard ons bijvoorbeeld
doen denken dat ons
apostolaatswerk niet doeltreffend is,
dat we de vruchten van onze
inspanningen en van ons gebed niet
zien. Maar we weten heel goed —en
het is goed dat we deze
geloofsovertuiging regelmatig
actualiseren — dat onze inspanning
dank zij God niet vergeefs is (vgl. 1
Kor 15,58). Zoals onze Vader ook
heeft gezegd: “Niets gaat verloren”.



De hoop en de vreugde zijn gaven
van God, en de heilige Paulus vraagt
ze daarom voor iedereen: “Moge de
God van de hoop u vervullen met alle
vreugde en vrede in het geloven,
zodat gij overvloeit van hoop, door
de kracht van de heilige Geest” (Rom
15,13).

De vreugde van een verliefd hart

5. De liefde voor God en voor de
anderen is, samen met de vreugde,
verbonden met het geloof en ook met
de hoop. “Wie liefheeft, heeft de
vreugde van de hoop, van de
ontmoeting met de grote liefde die de
Heer is.”[9]

Er zijn veel verschillende vormen
van liefde, maar ze vallen exact
samen in wat het wezenlijke ervan
is: het verlangen naar het welzijn
van de beminde (en, voor zover
mogelijk, dit verlangen in daden om
te zetten) en de daaruit
voortvloeiende vreugde in de



wetenschap dat dit welzijn
uiteindelijk echt wordt bereikt.

Houdt dit in het geval van onze liefde
voor de Heer dan in dat we voor God
een goed verlangen dat Hij niet
heeft? We weten dat Hij, door ons als
vrije wezens te scheppen, het risico
van onze vrijheid heeft willen lopen.
[10] We zijn in staat God iets waar Hij
naar verlangt te onthouden: onze
liefde. De vreugde van de liefde voor
God houdt niet alleen in dat die
liefde voor onszelf goed is, maar (op
de een of andere manier) ook dat we
in staat zijn Hem onze liefde te
geven.

De liefde, als bron van vreugde, uit
zich op een bijzondere manier in
onze toewijding aan anderen,
waarbij we proberen om, ondanks
onze fouten, “zaaiers van vrede en
vreugde”[11] te zijn. Zo verheugen
we ons daar bovenop nog als we de
vreugde van de anderen zien en



kunnen we, net als onze Vader,
oprecht tegen hen zeggen: “Mijn
vreugde is jullie vreugde”.[12]

6. “Echte liefde vraagt los te komen
van zichzelf, zich te geven. Echte
liefde brengt altijd blijdschap met
zich mee, een blijdschap die haar
wortels heeft in de vorm van het
Kruis.”[13] En het kruis dat je uit
liefde voor God opneemt is waarlijk
een bron van vreugde. Zo leert de
Heer het ons: “Zalig zijt gij wanneer
men u beschimpt, vervolgt en
lasterlijk van allerlei kwaad beticht
om Mijnentwil. Verheugt u en juicht,
want groot is uw loon in de hemel.
Zo immers hebben ze de profeten
vervolgd die voor u geleefd
hebben” (Mt 5,11-12). In feite
beschrijven alle zaligsprekingen de
bronnen van de vreugde: “De
zaligsprekingen leiden je naar de
vreugde, altijd; ze zijn de weg om de
vreugde te bereiken.”[14]



Er zijn veel oorzaken die ons de
vreugde kunnen doen verliezen,
vooral op de momenten waarin we
onze eigen zwakheid ervaren, het
besef van onze eigen zonden. Maar
het geloof in Gods liefde en de zekere
hoop die met dat geloof gepaard gaat,
vormen de basis, zoals de heilige
Jozefmaria zegt, van “de diepe
vreugde van het berouw”.[15] Ook
dan kunnen we, ondanks onze
beperkingen en tekortkomingen, met
de hulp van de Heer en onze
genegenheid “voor anderen de weg
aantrekkelijk en makkelijk maken”.
[16]

Wij roepen de Allerheiligste Maagd
Maria, Moeder van God en onze
Moeder, aan als Causa nostrae
laetitiae. Moge zij ons helpen om
altijd gelukkig te zijn en om zaaiers
van vrede en vreugde te zijn in alle
omstandigheden van ons leven. In
het bijzonder vragen wij het haar nu
in dit Heilig jaar van de hoop, in



nauwe verbondenheid met de ziekte
van paus Franciscus.

Met al mijn genegenheid zegen ik
jullie,

jullie Vader

Rome, 10 maart 2025

[1] Brief 13, nr. 99. De teksten waarin
de auteur niet wordt genoemd, zijn
van de heilige Jozefmaria.

[2] Heilige Thomas van Aquino,
Summa Theologica, 1I-11, q.28, a.4 ad1.
Heilige Jozefmaria “Verdriet is het
residu van egoisme” (Vrienden van
God, nr. 92).

[3] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
795.

[4] Vgl. Heilige Jozefmaria, De Weg,
nr. 659.



[5] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
332.

[6] “De rijkdommen van het geloof”,
gepubliceerd in de krant ABC,
2-11-1969.

[7] Ibid.

[8] Heilige Jozefmaria, Brief 29, nr.
60.

[9] Paus Franciscus, Audiéntie,
15-3-2017.

[10] Vgl. Heilige Jozefmaria, Vrienden
van God, nr. 35.

[11] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
59.

[12] Heilige Jozefmaria, Brief 14, nr.
14.

[13] Heilige Jozefmaria, De Smidse nr.
28.



[14] Paus Franciscus, Homilie, 29
-1-2020.

[15] Heilige Jozefmaria, Brief 14-
I1I-1974, nr. 7.

[16] Heilige Jozefmaria, De Voor, nr.
63.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-
nl/article/brief-van-de-prelaat-10-
maart-2025-vreugde/ (18-2-2026)


https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-10-maart-2025-vreugde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-10-maart-2025-vreugde/
https://opusdei.org/nl-nl/article/brief-van-de-prelaat-10-maart-2025-vreugde/

	Brief van de Prelaat (10 maart 2025) | Vreugde

