
opusdei.org

Bidden met lichaam
en ziel

Er zijn zaken die we niet
begrijpen. We kunnen ze alleen
vanuit het geloof benaderen. En
vanuit de liefde. Waarom stierf
Christus aan een kruis? Was dat
verschrikkelijke lijden nodig
om ons te bevrijden van de
duistere kanten van ons
innerlijk? Nee, dat was het niet.
God had onze zonden op
duizend andere manieren
kunnen vergeven. Of ze gewoon
niet vergeven. Theologe Jutta
Burggraf belicht de
achtergronden van het
vergeten aspect van de
christelijke ascese.



24-5-2006

Er zijn zaken die we niet begrijpen.
We kunnen ze alleen vanuit het
geloof benaderen. En vanuit de
liefde. Waarom stierf Christus aan
een kruis? Was dat verschrikkelijke
lijden nodig om ons te bevrijden van
de duistere kanten van ons innerlijk?
Nee, dat was het niet. God had onze
zonden op duizend andere manieren
kunnen vergeven. Of ze gewoon niet
vergeven. Waarschijnlijk heeft hij de
indrukwekkendste manier gekozen.
Die welke de dwaasheid van zijn
grote liefde het duidelijkst tot
uitdrukking bracht: Hij is mens
geworden, als een van ons, en heeft
onze vreugde en ons verdriet tot het
einde toe gedeeld. Ondanks zijn
eeuwige almacht liet Hij zich
vrijwillig vernederen, geselen,
bespuwen, bespotten, met doornen
kronen en spijkeren aan een kruis.



Waarom? Misschien om ons te laten
zien dat Hij voor ons tot alles bereid
is, zoals een vriend die sterft om een
ander te redden. En om ons er eens
voor altijd van te overtuigen dat wij
van onschatbare waarde zijn: God
staat niet onverschillig tegenover ons
lot. Het gaat om een mysterie van
liefde, om een overvloed aan
edelmoedigheid.

Verlossing aflezen aan het gezicht

Wil dit zeggen dat christenen een
streng en hard leven moeten leiden?
Dat we niet van het leven mogen
genieten? Integendeel. Christus is
voor ons gestorven opdat wij zouden
leven; Hij heeft geleden opdat wij
gelukkig zouden zijn; Hij heeft onze
ketens gebroken opdat wij zijn rijk
van vrijheid verkondigen. Het
verlossingswerk moet af te lezen zijn
van het gezicht, van de blik en van
de glimlach. Het moet te zien zijn
aan de rust en de sterkte, aan het



begrip en de vriendschap, aan de
opgewektheid, solidariteit en
edelmoedigheid van de verlosten.

Wie werkelijk ervaart dat hij
geaccepteerd en bemind wordt zal de
liefde met vreugde doorgeven. En hij
zal telkens dichter bij de liefde van
zijn bestaan willen zijn. Wij zien dit
al bij de menselijke liefde, soms op
een wijze die ons doet beven. Denk
bijvoorbeeld aan de Duitse vrouwen
die vrijwillig hun Joodse echtgenoten
volgden naar de concentratiekampen
van de nazi’s. Of aan de moeder die
er een gewoonte van maakte om
bijna de hele dag de ogen te sluiten
om zich in te leven in de wereld van
haar blinde kind.

Leven met Hem en zoals Hem

Iets vergelijkbaars gebeurt met de
liefde tot Christus. De christenen
willen Zijn lot delen. Zijn mensen
niet inniger met elkaar verbonden
wanneer zij samen een ernstig lijden



dragen, dan wanneer zij samen
uitbundig feest vieren? Daarom
willen christenen delen in het kruis
en twijfelen ze niet vrijwillig de
Calvarieberg te bestijgen. Hoe doen
ze dat? Door de tegenslagen van het
alledaagse leven met moed te lijf te
gaan. Ze gebruiken die als aanleiding
om een kruis te vinden, hun kruis:
dat waarvoor Christus hen geschikt
vindt en dat Hij met hen wil dragen.
Zo gaat God om met die Hem
liefhebben.

Maar ook degene die liefheeft, kan
zich te buiten gaan en dwaasheden
begaan. Christenen hebben zich
steeds meer willen vereenzelvigen
met de geliefde, die zich – vrijwillig –
liet kruisigen. In het verlengde van
een lange traditie zoeken zij daarom,
ook vrijwillig, “lichamelijke
verstervingen”, zoals vasten, op
bedevaart gaan en vele andere
vormen. Zij beminnen
vanzelfsprekend niet het kruis als



zodanig, maar de Gekruisigde. Zij
willen geen beter lot dan Hem.
Wanneer men Christus heeft
gegeseld en bespuwd, willen ze niet
dat men hen eer bewijst. Ze willen
geen gerieflijk en burgerlijk leventje
lijden, maar leven met Hem en zoals
Hem. Dit is het eerste en
belangrijkste aspect van de
“lichamelijke versterving”.

Innerlijk huis schoonmaken

Er is ook een ander aspect, dat met
onze menselijke aard te maken heeft:
wij bestaan uit lichaam en geest. Al
ons geestelijk handelen is hecht
verbonden met ons zintuiglijk
bestaan. Bovendien is onze
menselijke natuur verzwakt door de
zonde. Er is wanorde en er zijn
bekoringen. Deze realiteit ontkennen
is zinloos. Dat zou alleen maar leiden
tot een rigide en onmenselijk
stoïcisme. Maar het zou even dwaas
zijn onze eigen realiteit uit het oog te



verliezen door toe te geven aan al
onze verlangens. Jezelf aanvaarden
zoals je bent is het verstandigst. Als
er iets in ons opkomt dat tegen de
liefde gaat, moeten wij de moed
hebben om onze gevoelens te
erkennen en ze niet te verbergen of
te onderdrukken. Dat zou alleen
maar tot een verkrampte houding
leiden.

Een gelovige wil elke dag opnieuw
zijn “innerlijk huis” schoonmaken,
opdat God er steeds intiemer in kan
wonen. Dat is het andere aspect van
de “lichamelijke versterving”, een
uitdrukking overigens die ik niet
gelukkig vind. Het gaat immers niet
om iemand of iets te laten “sterven”,
maar om de hartstochten te ordenen
en de zintuigen te beheersen. Het is
van belang dat ieder zijn eigen
manier van handelen ontdekt,
waardoor hij leert groeien in de
liefde en de bekoringen leert
overwinnen. Het is niet nodig dat



iedereen hetzelfde doet. Ieder
tijdperk heeft zijn eigen stijl en
mentaliteit, zijn gewoonten en
omgangsvormen.

Overdrijving

Hoewel de innerlijke strijd zeker het
belangrijkste is, moeten we de
uiterlijke strijd niet verwaarlozen,
die ons op deze innerlijke strijd kan
voorbereiden. De juiste betekenis
van de “lichamelijke versterving”
werd in het verleden verdraaid,
waardoor men tot overdrijving
kwam. Dat is een reden waarom de
“versterving” vandaag de dag in
brede kring wordt afgewezen. Maar
het zou verkeerd zijn om vanwege
sommige overdrijvingen iedere vorm
van ascetisch leven te verwerpen. De
ascese moet veeleer op een
intelligente, verstandige en
opportune wijze beleefd worden.
Orde op zaken stellen in de innerlijke
wanorde die we soms hebben,



kunnen we uit liefde tot God
bereiken, zonder angst voor
scrupules of formalisme, met veel
vertrouwen en grote vrijheid en met
een edelmoedig hart. Het is een
manier van gebed: bidden met
lichaam en geest.

Ook delen in verrijzenis

Als de strijd oprecht is, leidt die tot
een persoonlijkere ontmoeting met
Christus. Daardoor zoeken we niet de
eigen perfectie, maar de liefde van
God. We moeten ons niet laten leiden
door de angst “iets slechts te doen” of
te vallen. Wat telt is de waarde van
het steeds weer opstaan. God is
welwillender en blijer wanneer we
ons verwonde innerlijk weer tot Hem
oprichten, dan wanneer wij Hem
onze ascetische resultaten en onze
morele perfectie willen tonen.

Als de strijd nederig is, zal ons hart
groter worden. Dezelfde God die in
ons binnenste wil wonen zal ons niet



alleen laten delen aan zijn kruis,
maar ook aan zijn verrijzenis. Hij
geeft ons de kracht om onze stugheid
en bekrompenheid te overwinnen,
en onze blindheid voor de noden van
de anderen. En Hij zal ons licht
geven om onze eigen beperktheden
te ontdekken en ons laten zien dat
wij de anderen hard nodig hebben.
Kortom, Hij zal ons in staat stellen
werkelijk lief te hebben.

Jutta Burggraf doceert dogmatische
theologie aan de Universiteit van
Navarra, Spanje.

Jutta Burggraf

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl-

nl/article/bidden-met-lichaam-en-ziel/
(31-1-2026)

https://opusdei.org/nl-nl/article/bidden-met-lichaam-en-ziel/
https://opusdei.org/nl-nl/article/bidden-met-lichaam-en-ziel/

	Bidden met lichaam en ziel

